PEDRO AULLON DE HARO
(ED.)

LA TEORIA TRADUCTOLOGICA

DE WALTER BENJAMIN
(In Memoriam Efrain Kristal, 1959-2025)

Serie Documenta
RECENSION






La Teoria TRaADUCTOLOGICA

DE WALTER BENJAMIN
(In Memoriam Efrain Kristal, 1959-2025)

Pedro Aullén de Haro
(ed.)

Ediciones Revista Recensién



COLECCION:
Serie DOCUMENTA RECENSION

https://revistarecension.com/comite/

© De esta edicién y su introduccién, Pedro Aullén de Haro. 2026
© De "Walter Benjamin y el mesianismo de la traduccién”, Efrain Kristal.

© De la traduccién de "La tarea del traductor”, Ediciones Sequitur.

Edicién Digital
ISSN: 2659-5028

Pedro Aullén de Haro(ed.), La teoria traductoldgica de Walter Benjamin (In memoriam Efrain Kristal,
1959-2025), Madrid, Revista Recensién, 2026.



INDICE

INTRODUCCION
I. LA TAREA DEL TRADUCTOR

II. WALTER BENJAMIN: EL MESIANISMO Y LA TRADUCCION

II






INTRODUCCION






Se retine aqui bajo el epigrafe general de “La Teoria Traductoldgica
de Walter Benjamin” el ensayo de este, publicado en Heidelberg en
1923, LA TAREA DEL TRADUCTOR, seguido del articulo, atn
mds breve, de Efrain Kristal acerca del mismo, WALTER BEN]JA-
MIN: EL MESIANISMO Y LA TRADUCCION, publicado en
1997. Me propongo mediante este procedimiento, que no es sino
tradicional yuxtaposicién de texto y comentario, varias cosas.

De entre los no muchos escritos valiosos sobre teoria de la tra-
duccién producidos durante el siglo XX, el de Benjamin resulta no
ya fundamental sino modélicamente incomparable por diferentes
razones, entre ellas decisivamente la de representar de la forma mas
cualificada y penetrante la que denomino “tesis teoldgica” de la tra-
duccidn, la cual asume que la alteracién de los términos del texto a
traducir conduce a la ruptura de la conexién directa con el original,
con la lengua esencial y la conexién sagrada, argumento éste que
recontinda el también traductolégico de Fray Luis de Ledn, cosa
que he referido en otras ocasiones y explicado en el ensayo que
este volumen de Recensidn incluye en su seccién de Metodologias
Humanisticas. Por todo ello creo sin duda puede representar de la
mejor manera, como documento moderno, la evolucién mds singu-
lar y radical de la teorfa humanistica de la traduccién en el siglo XX.



10 INTRODUCCION

La interpretacion de Efrain Kristal que hago acompanar “La ta-
rea del traductor” la tengo por la mds adecuada de las que conozco
efectuadas sobre el ensayo benjaminiano. Diré que conversé con
Efrain acerca de ello por primera vez y mds o menos largamente,
asi como de la idea de Historia de la literatura hispanoamericana,
en la Biblioteca de El Escorial y el entorno del Monasterio, en 1989
6 quizds 1990. Cuando fue ocasién solicité a Efrain que redactase
el articulo que tuvo por titulo “En torno al concepto de Historia
literaria hispanoamericana” (para mi volumen de 1994 sobre histo-
riografia literaria, después reeditado de forma mucho mds extensa,
incluyendo invariable dicho articulo, como Historiografia y teoria de
la Historia del Pensamiento, la Literatura y el Arte, Madrid, Dykin-
son, 2015); posteriormente solicité a Efrain que pusiese por escri-
to su interpretacion del pensamiento traductolégico de Benjamin,
igualmente a modo de articulo académico, a fin de que formara
parte de un volumen dedicado a la Escuela de Frankfurt que tuve
oportunidad de proponer a Vicente Jarque y en el que coincidirfam-
os ambos incluyendo por mi parte una lectura del ensayo sobre el
ensayo de Adorno, asunto que también continuaba la vieja conver-
sacién sucesivamente mantenida. Y en efecto, asi se edité en 1997
“Walter Benjamin: el mesianismo de la traduccién”.

Muchos afos después, cuando Francisco Ochoa me planteé la
publicacién de La tarea del traductor en Sequitur (2017), le sugeri
que el texto de Benjamin fuese acompafado del estudio de la teoria
general del lenguaje de Benjamin que habia realizado en su dia Ma-
nuel Crespillo (“Lengua nominal frente a lengua comunal: nombrar
y conocer en la obra de Walter Benjamin”) mds la interpretacién
especifica del texto traductoldgico que Efrain publicara a peticién
mia dos décadas antes. A mi solicitud de reedicién, de nuevo reitera-
da, Efrain me dijo mds o menos estas palabras: ya sabes que puedes
publicar mis trabajos cuando y como quieras. Sirva esta edicién
de homenaje y recuerdo a Efrain Kiristal, y a su compafiera Romy.
Efrain Kristal prematuramente nos ha abandonado sin poder cum-
plir la deuda prometida de elaborar un examen del Inca Garcilaso
para nuestro tiempo. Sea recordado en Recensidn.



I

LA TAREA DEL TRADUCTOR

Walter Benjamin






En ningin caso resulta fructifero, a la hora de comprender una obra
o un género artistico, volver la atencién hacia el destinatario. Ya no
se trata solamente de que toda circunscripcién a un publico concreto
0 a sus representantes represente un desvio: el propio concepto de
un destinatario “ideal” es pernicioso en todas las indagaciones sobre
teorfa estética, dado que lo tinico que éstas estdn obligadas a presu-
poner es la existencia y la esencia del hombre. Y aunque también el
propio arte presupone la esencia corpérea y espiritual del destina-
tario, lo que no presupone en ninguna de sus obras es su atencién.
Pues ningtin poema estd pensado para el lector; ningin cuadro para
el observador; ninguna sinfonia para el auditorio.

:Estd pensada una traduccién para los lectores que no entienden
el original? De ser asi, se explicaria la diferencia de rango que, en el
mundo del arte, existe entre el original y la traduccién. Ademds, solo
esa explicacion parece poder justificar que se vuelva a decir “lo mi-
smo”. Pero ;qué “dice” una obra literaria? ;Qué transmite? Para aquel
que la entiende, muy poco. Lo esencial en ella no es la transmisién,
el enunciado. Sin embargo, una traduccién que buscase transmitir
solo podria transmitir lo transmitido, es decir, lo inesencial. Este es,
por tanto, uno de los criterios para identificar las malas traducciones.
Aquello que hay en la obra junto a lo transmitido (e incluso el mal
traductor admite que es lo esencial), ;no es lo que universalmente
se considera inasible, misterioso, “poético”? ;No es aquello que el
traductor solo podra repetir en la medida en que su creacién sea,
ella misma, literatura? En efecto, ésta es la causa de una segunda ca-
racteristica de las malas traducciones, las cuales pueden ser definidas,

13



14 LA Tarea DEL TRADUCTOR

por tanto, como la transmisién inexacta de un contenido inesencial.
Ninguna traduccién puede escapar a este destino si se compromete
a servir al lector. Pero si la traduccién estuviera destinada al lector,
también deberia estarlo el original. Y dado que el original no existe
por mor del lector, ;cémo podria ser comprendida la traduccién
a partir de esta relacién? La traduccién es una forma. Para poder
comprenderla desde este punto de vista, es necesario remitirse al
original, pues en él yace su ley, guardada en su traducibilidad. La
pregunta sobre la traducibilidad de una obra tiene dos sentidos.
Puede querer decir: ;se encontrard algin dia, entre el conjunto de
sus lectores, al traductor adecuado? También puede querer decir,
en un sentido mds genuino: ;permite la obra, de acuerdo con su
esencia, una traduccion y, por tanto, de acuerdo con el significado
de aquella forma, la exige también? Por principio, la primera pre-
gunta solo puede responderse de modo problemdtico; la segunda,
de modo apodictico. Solo el pensamiento superficial concluird, a
partir de la negacién de la autonomia de la segunda pregunta, que
ambas sean sinénimas. Contra este pensamiento hay que sehalar que
determinados conceptos de relacién obtienen un sentido apropiado,
y quizd el mejor, cuando no se aplican desde el principio exclusi-
vamente al hombre. Asi, deberia ser licito hablar de una vida o de
un instante inolvidables, incluso si todos los hombres los hubieran
olvidado. Si su esencia exigiera no ser olvidados, este predicado no
contendria nada falso, sino solamente una exigencia que los hombres
no satisfacen, asi como la referencia a un dmbito en el que s hallaria
satisfaccién: una rememoracién divina. Paralelamente, la traduci-
bilidad de las construcciones lingiiisticas seguiria siendo asunto de
reflexién incluso si a los hombres les resultaran intraducibles. ;Y
acaso no es cierto que, admitido un concepto estricto de traduccién,
deberdn en efecto resultarles hasta cierto punto intraducibles? Sobre
el trasfondo de esta disociacién es como se debe plantear la pregunta
de si la traduccién de determinadas construcciones lingiiisticas es
exigible. Pues lo que estd claro es que, si la traduccién es una forma,
la traducibilidad debe ser esencial a algunas obras.

La traducibilidad es esencialmente constitutiva de determinadas
obras; con ello no se quiere decir que la traduccidn sea esencial para



WALTER BENJAMIN 15

las propias obras, sino que se indica que un determinado significado
que habita en los originales se manifiesta en su traducibilidad. Es
evidente que ninguna traduccién, por buena que sea, puede tener
relevancia alguna para el original. Sin embargo, entre ambos existe,
en virtud de su traducibilidad, una estrecha relacién. Si, esta rela-
cién es incluso més intima en la medida en la que ya no signifique
nada para el original. Esta relacién puede ser denominada natural
y, siendo mds precisos, vital.

Asi como las manifestaciones de la vida estdn intimamente li-
gadas al ser vivo, sin por ello significar nada para ¢él, asi también es
como surge la traduccién del original. Si bien no surge tanto de su
vida, cuanto de su “supervivencia’: en efecto, la traduccién es poste-
rior al original y caracteriza, con respecto a aquellas obras relevantes
que jamds pueden hallar a su traductor idéneo en la época de su
surgimiento, el estadio de su pervivencia. Los conceptos de vida y
supervivencia de una obra de arte deben ser entendidos en términos
completamente objetivos, alejados de toda metéfora. Que la vida no
se reduce al cuerpo orgdnico es algo sospechado incluso en las épocas
en que el pensamiento es mds tendencioso. Pero no por ello se trata
de extender el imperio de la vida por medio del débil cetro del alma,
como pretendié Fechner; menos atin puede definirse la vida a partir
de los componentes todavia menos relevantes de la animalidad, tales
como la percepcién, que solo es un sintoma ocasional de la vida.
Mds bien, el concepto de vida solo se concibe convenientemente
cuando se predica de todo aquello de lo que hay historia y que, por
tanto, no es mero escenario de ella. Pues el dmbito de la vida debe
ser delimitado, en ultima instancia, a partir de la historia, y no a
partir de la naturaleza, y mucho menos a partir de componentes tan
titubeantes como la percepcién o el alma. Es por ello por lo que el
filésofo tiene la tarea de comprender toda vida natural a partir del
concepto mds general de vida histérica. ;Y acaso no es la pervivencia
de las obras incomparablemente mds sencilla de reconocer que la
de las criaturas? La historia de las grandes obras de arte conoce su
genealogia a partir de las fuentes, su creacién en la época del artista
y el periodo de su (en principio, eterna) pervivencia a lo largo de las
generaciones posteriores. Esto tltimo es aquello que, cuando ocurre,



16 LA Tarea DEL TRADUCTOR

se denomina gloria. Las traducciones que son mds que meras tran-
smisiones aparecen cuando una obra, a lo largo de su pervivencia,
alcanza la época de su gloria. No son, por tanto, las traducciones
las que consiguen la gloria de una obra (tal y como acostumbran
vanagloriarse los malos traductores), sino que aquellas solo existen
gracias a ésta. En las traducciones, la vida del original alcanza un
desarrollo tltimo (pero siempre renovable) y consumado.

Este desarrollo, propio de una vida elevada y peculiar, viene de-
terminado por una finalidad elevada y peculiar. Vida y finalidad:
la relacién entre ambas, aparentemente obvia y, sin embargo, casi
inasible para el conocimiento, solo se esclarece cuando aquel fin al
que tienden todas las finalidades particulares de la vida no se busca
en la propia esfera de la vida, sino en una més elevada. Todos los
fenémenos vitales dotados de finalidad, asi como la propia finalidad
en general, se dirigen, en Gltima instancia, no hacia la vida, sino hacia
la expresién de su esencia, hacia la exposicién de su significado. Del
mismo modo, la finalidad de la traduccién estd orientada, en tltima
instancia, a la expresién de las relaciones mds intimas que mantienen
las lenguas entre si. Es imposible que la traduccién revele o produzca
esta relacién oculta, pero si puede exponerla, en la medida en que la
haga efectiva, bien sea de manera germinal o intensiva. Y, de hecho,
esta exposicién de lo designado por medio del intento, por medio
de la semilla de su produccién, es un modo de exposicién completa-
mente peculiar, pricticamente inexistente fuera del dmbito de la vida
lingtiistica. Pues esta vida conoce en las analogias y en los simbolos
un tipo de referencia distinto de la intensiva, es decir, de la realiza-
cién anticipativa y alusiva. Esta intimisima relacién entre las lenguas
que aqui tratamos de concebir no consiste sino en una peculiarisima
convergencia. Consiste en que las lenguas no son extranjeras las unas
para las otras, sino que, a priori y con independencia de toda relacién
histérica, estdin emparentadas por aquello que quieren decir.

Con este intento de explicacién, nuestros infértiles rodeos pare-
cen conducirnos de nuevo a la teorfa tradicional de la traduccién.
En efecto, si en la traduccién debe comparecer el parentesco de las
lenguas, ;de qué otro modo podrd ocurrir esto, excepto si la traduc-
cién transmite la forma y el sentido del original de la manera mds



WALTER BENJAMIN 17

exacta posible? Pero la teorfa tradicional, desde luego, serfa incapaz
de conceptualizar esta exactitud, de modo que en ultima instancia
le resultaria imposible explicar qué es lo esencial de una traduccién.
En realidad, el parentesco entre las lenguas comparece en una tra-
duccién de una manera mds profunda y concreta que por medio de
la semejanza, superficial e indefinible, entre dos obras. Para com-
prender la verdadera relacién entre el original y la traduccidn, es ne-
cesario llevar a cabo una reflexién cuyo propésito es completamente
andlogo a los razonamientos en los que la critica epistemoldgica
debe demostrar la imposibilidad de la teoria del conocimiento como
representaciéon. Asi como la segunda muestra que el conocimiento
no podria poseer objetividad, y ni siquiera la pretensién de objeti-
vidad, si consistiera en representaciones de la realidad, también la
primera muestra que ninguna traduccién seria posible si su esencia
profunda consistiera en perseguir la similitud con el original. Pues
en su pervivencia, que no podria llamarse asi si no consistiera en
transformaciones y renovaciones de lo vivo, se modifica el original.
También la palabra fijada es susceptible de madurar. Aquello que en
la época de un autor puede haber sido una tendencia de su lenguaje
poético, puede verse posteriormente eliminado; de lo formado pue-
den surgir tendencias inmanentes. Lo que otrora fue joven, puede
volverse manido; lo que era comun, arcaico. Buscar lo esencial de
tales transformaciones -y de las que continuamente experimenta el
sentido-, en la subjetividad de los sucesores, en vez de en la propia
vida de la lengua y de sus obras, serfa -incluso admitiendo el mds
crudo de los psicologismos- confundir el fundamento y la esencia de
una cosa o, siendo mds estrictos, serfa negar por culpa de la impo-
tencia del pensamiento uno de los procesos histéricos mds potentes
y fértiles. Y si alguien quisiera hacer del dltimo trazo del autor el
golpe de gracia de la obra, tampoco asi conseguiria salvar aquella
difunta teorfa de la traduccién. Pues asi como el tono y el significado
de las grandes obras evolucionan por completo con el paso de los
siglos, asi también evoluciona la lengua materna del traductor. Si,
mientras que la palabra del poeta pervive en su lengua, incluso la
obra del mejor traductor estd destinada a participar en el crecimiento
de su lengua y a sucumbir en su renovacién. Una traduccién dista



18 LA Tarea DEL TRADUCTOR

tanto de ser una mera equiparacién entre dos lenguas muertas que,
de hecho, ella, entre todas las formas, resulta la mds indicada para
dirigir la atencién hacia la maduracién de la palabra extranjera, asi
como hacia los dolores del parto de la propia.

Si bien en la traduccién comparece el parentesco de las lenguas,
esto ocurre por otro medio que la vaga semejanza entre copia y
original. Resulta, en efecto, evidente que no todo parentesco in-
cluye una semejanza. En este contexto, el concepto de parentesco se
utiliza en su sentido mds estricto, dado que en ninguno de los dos
casos basta para caracterizarlo la mera identidad de la ascendencia;
si bien, naturalmente, la definicién del uso estricto tampoco puede
prescindir por completo del concepto de ascendencia. ;Dénde se
puede buscar el parentesco de dos lenguas, si no contemplamos
el parentesco histérico? Claramente no serd en la similitud de las
obras literarias, ni tampoco en la de sus palabras. Mds bien, todo
parentesco transhistdrico entre lenguas reposa sobre el hecho de que
en cada una de ellas se pretende designar algo que no resulta alcan-
zable para ninguna de ellas aisladamente, sino solo para la totalidad
de sus intenciones, que se completan mutuamente: la lengua pura.
Mientras que todos los elementos individuales (palabras, oraciones
y relaciones) de las lenguas extranjeras se excluyen mutuamente,
las lenguas en si se completan en sus intenciones. Para comprender
con precision esta ley -una de las fundamentales de la filosofia del
lenguaje-, es necesario distinguir, dentro de la intencién, lo desi-
gnado y el modo de designarlo. En “Brot” y “pain”, lo designado
es ciertamente lo mismo, pero no lo es el modo de hacerlo. En el
modo de designar yace el hecho de que ambas palabras signifiquen
algo distinto en alemdn y en francés, que ninguna de las dos pueda
sustituir a la otra, que en dltima instancia luchen por excluirse; en lo
designado, sin embargo, yace el hecho de que, considerado de ma-
nera absoluta, signifiquen algo igual e idéntico. Consiguientemente
hay una oposicién entre el modo de designar de ambas palabras; sin
embargo, existe una complementariedad entre el modo de designar
de las dos lenguas de las que provienen las palabras. Y, de hecho,
en ellas el modo de designar se va completando hasta transformar-
se finalmente en lo designado. En una lengua aislada, incompleta,



WALTER BENJAMIN 19

lo designado nunca puede encontrarse en una autonomia relativa
(como acontece con palabras u oraciones aisladas), sino inmerso en
un perpetuo cambio, hasta que, a partir de la armonia de todos los
modos de designar, lo designado puede por fin surgir como lengua
pura. Hasta ese momento, permanece oculto en las lenguas. Y si es
cierto que éstas crecen hasta alcanzar el fin mesidnico de su historia,
serd la traduccién, que recibe la llama de la vida eterna de las obras
y del infinito renacimiento de las lenguas, la que deberd convertirse
en el examen siempre renovado del crecimiento sagrado de las len-
guas, determinando cémo de lejos estd todavia lo oculto en ellas de
alcanzar su manifestacién; cudnto se puede reducir este alejamiento
tomando conciencia de él.

Con ello se concede, sin embargo, que toda traduccién es, en
cierta manera, un mero modo preliminar de enfrentarse a la ex-
tranjeria de las lenguas. Otra solucién a esta extranjerfa que no sea
perecedera y preliminar, sino instantdnea y definitiva, le estd vedada a
los hombres o es, por lo menos, inaccesible de modo inmediato. De
manera mediata, por el contrario, es el crecimiento de las religiones
el que hace germinar, en las lenguas, las semillas encubiertas de esa
otra lengua superior. Asi, pese a que la traduccién -a diferencia del
arte- no puede aspirar a la durabilidad de sus creaciones, no por ello
deja de apuntar a un Gltimo y definitivo estadio de toda estructura
lingiiistica. Por medio de la traduccidn, el original evoluciona, por
asi decirlo, hacia un cielo lingiiistico mds elevado y mds puro; y a
pesar de que no puede permanecer en él a largo plazo, y a pesar de
que, desde luego, distan de llegar a él todas y cada una de las partes
que conforman el original, nunca deja de, por lo menos, insinuar,
con admirable insistencia, ese estado como el dmbito predestinado,
vedado, de la reconciliacién y culminacién de las lenguas. Este esta-
do no se alcanza de manera exhaustiva, pero en él es donde se halla
aquello que, en una traduccién, es mds que transmisién. Con mds
precision, se puede definir este niicleo esencial como aquello que,
en la traduccién, no se puede volver a traducir una vez mds. Si se
quiere, en la medida en que sea posible, tomar de una traduccién la
transmisién y volverla a traducir, se dejard atrds, intangible, aquello
en lo que consistid la tarea del verdadero traductor. Lo intangible,



20 LA Tarea DEL TRADUCTOR

a diferencia de la palabra poética original, no es algo que se pueda
traducir, pues la relacién entre contenido y lengua es distinta en el
original y en la traduccién. Mientras que en el primero hay entre
ambos componentes una cierta unidad, como la de la pulpa y la
piel, la lengua de la traduccién envuelve a su contenido como un
manto regio de varios pliegues. En efecto, esta lengua significa otra
lengua mds elevada de lo que ella es en realidad, y por ello resul-
ta, frente a su propio contenido, inadecuada, violenta y extranjera.
Esta inadecuacién de la lengua obstaculiza toda traduccidn, y al
mismo tiempo la hace innecesaria. En efecto, toda traduccién de
una obra perteneciente a un determinado momento de la historia
de una lengua representa, con respecto a una determinada faceta
de su contenido, a todas las demds traducciones en otras lenguas.
Por tanto, la traduccién trasplanta el original a un entorno que es
(irbnicamente) definitivo, por lo menos en la medida en la que
ninguna traduccién conseguird sacarlo de él, sino que solo puede
continuar ascendiendo a ese entorno otra vez desde el principio y
en otras de sus partes. No es por casualidad que la palabra irénico
nos recuerda a ciertas argumentaciones de los romdnticos. Antes
que otros, fueron ellos quienes tuvieron una comprensién de la
vida de las obras que entendia la traduccién como el mejor testigo
de esa vida. Es cierto que tan apenas reconocieron esta esencia de
la traduccién, sino que més bien dedicaron su atencién completa a
la critica, la cual no deja de representar un momento -por pasajero
que sea- de la supervivencia de las obras. Pero si bien su teoria no
tematiz6 la traduccién, sus esfuerzos de traduccién fueron siempre
acompafiados de un sentimiento de la esencia y dignidad de esta
forma. Todo parece indicar que no es necesariamente en el poeta
donde este sentimiento se manifiesta en su grado mds intenso; y tal
vez sea precisamente en él, en tanto que poeta, donde menor cabida
tiene. No es ni siquiera de la historia de donde proviene el prejuicio
convencional de juzgar que los traductores insignes son poetas, y los
poetas menores traductores mediocres. Algunos de los mds grandes,
tales como Lutero, Vo6 o Schlegel, son incomparablemente mas
relevantes como traductores que como poetas, y entre los nombres
de primerisimo rango se cuentan algunos, como Hoélderlin y George,



WALTER BENJAMIN 21

cuya obra, considerada en conjunto, no puede subsumirse exclusi-
vamente bajo el concepto de poeta. Por supuesto, tampoco bajo el
de traductor. Del mismo modo en que la traduccién es una forma
particular, también la tarea del traductor es una determinada, que
es preciso distinguir de la del poeta.

Esta tarea consiste en hallar en la lengua a la que se traduce una
intencién que permita despertar en esa len- gua el eco del original.
Aqui yace un rasgo de la traduccién que la distingue por completo
de la obra literaria, puesto que la intencién de ésta nunca se dirige
a la lengua como tal, a su totalidad, sino, de manera inmediata,
exclusivamente a relaciones particulares de contenidos verbales. Por
el contrario, la traduccién (a diferencia de la creacién poética) no se
ve a si misma, por asi decirlo, en medio del bosque de la lengua, sino
fuera de él, frente a él, y sin llegar a adentrarse en ¢él invita al original
a entrar, a entrar a ese punto unico, cuyo eco en la lengua propia
consiga producir una resonancia de la obra en la lengua extranjera.
No es solo que su intencidn se dirija hacia otra cosa que la del original
(a saber, a una lengua en su conjunto, partiendo de una obra de arte
determinada en una lengua extranjera), sino que la propia intencién
es distinta: la del poeta es ingenua, inicial, intuitiva; la del traductor
es derivada, postrera, conceptual. Pues su tarea estd atravesada por el
gran motivo de la integracién de las multiples lenguas en una dGnica
verdadera. En esta lengua, ciertamente, las frases, obras y juicios
aislados no llegan a comunicarse (y siguen dependiendo, por lo tan-
to, de la traduccién), pero en ella las propias lenguas -completadas
y reconciliadas en lo referente a su modo de designar- alcanzan la
concordancia. Si existe una lengua de la verdad, en la cual estdn
conservados, serenos y ticitos, los mds profundos secretos a los que
aspira todo pensamiento, esta lengua de la verdad serd la verdadera
lengua. Y precisamente esta lengua (en cuyo vislumbre y descripcién
consiste la Gnica culminacién a la que puede aspirar el fildsofo) es la
que estd intensamente oculta en las traducciones. No existe una musa
de la filosofia, ni tampoco de la traduccién. Pero no por ello son un
ejercicio maquinal, como gustan afirmar los artistas sentimentales.
Pues existe un ingenio filoséfico, cuya esencia consiste en el anhelo de
esa lengua que comparece en la traduccién. “Les langues imparfaites



22 LA Tarea DEL TRADUCTOR

en cela que plusieurs, manque la supréme: penser étant écrire sans
accessoires, ni chuchotement mais tacite encore 'immortelle parole,
la diversita, sur terre, des idiomes empéche personne de proférer les
mots qui, sinon se trouveraient, par une frappe unique, elle-méme
matériellement la vérité”'. Del mismo modo que lo que se propone
Mallarmé en estas palabras le resulta estrictamente comprensible al
filésofo, asi también la traduccién, debido a sus semillas de aquella
lengua, estd a medio camino entre la poesia y la doctrina. La traduc-
cién es inferior a ambas en influencia, pero no por ello es menor la
intensidad con la que se graba a si misma en la historia.

Cuando la tarea del traductor se contempla bajo esta luz, parece
inevitable que los medios para su resolucién se esfumen. Si, esta
tarea (hacer germinar en la traduccién la semilla de la lengua pura)
parece irresoluble; no parece posible imaginarle una solucién. Pues
¢acaso no se elimina la posibilidad de una solucién cuando la re-
produccién del sentido deja de tener fuerza de ley? Y no otra cosa
es lo que -en términos negativos- se ha expuesto hasta aqui. Fide-
lidad y libertad (libertad para reproducir el sentido y, a su servicio,
fidelidad para con la palabra) son los manidos conceptos de toda
discusion sobre traducciones. A una teoria que busque otra cosa
en la traduccién que reproduccién del sentido no parecen poder
servirle de mucho. El uso habitual concibe estos conceptos como
sometidos a una tensién irresoluble. Pues, ;qué puede aportar la
fidelidad a la reproduccién del sentido? La fidelidad en la traduc-
cién de las palabras aisladas no consigue casi nunca transmitir el
sentido que tenia el original. Pues la importancia del sentido para
el original no se agota en lo designado, sino que surge precisa-
mente a través del modo en que lo designado estd unido al modo
de designar en la palabra particular. Es habitual expresar esto con
la fé6rmula de que las palabras conllevan un cierto tono afectivo.
Por supuesto, la literalidad con respecto a la sintaxis implica, por
su parte, una renuncia completa con respecto a la transmisién del
sentido y amenaza directamente con conducir al sinsentido. En el

! “Las lenguas, imperfectas en tanto que multiples; falta la suprema: siendo pensar

escribir sin accesorios, ni susurros, sino ticita ain la inmortal palabra, la diversidad, sobre
la Tierra, de los idiomas no impide a nadie proferir las palabras que, si no, serfan, por un
golpe tnico, ellas mismas materialmente la verdad”.



WALTER BENJAMIN 23

siglo XIX, las traducciones de Séfocles realizadas por Holderlin fue-
ron tenidas por monstruosos ejemplos de tal literalidad. Lo mucho
que la fidelidad en la transmisién de la forma dificulta la fidelidad
del sentido es evidente por si mismo. En consecuencia, la exigen-
cia de literalidad no se deriva del interés de conservar el sentido.
Este interés recibe mucha mds atencién (y, consecuentemente, la
reciben menos la poesia y la lengua) de parte de la indisciplinada
libertad de los malos traductores. Es necesario, por tanto, entender
esta exigencia, cuya legitimidad es tan evidente como oculta es su
justificacion, en el contexto mds nitido posible. Asi como, a la hora
de recomponer los anicos de una vasija, éstos deben encajar unos
con otros, sin por ello semejarse, asi también debe la traduccién, en
vez de semejarse al sentido del original, apropiarse mds bien para
su propia lengua, hasta el mds infimo detalle, de su modo de desi-
gnar, para que ambos se vuelvan reconocibles como afiicos, como
fragmentos de una vasija, como fragmentos de una lengua superior.
Precisamente por ello debe abstraer, en gran medida, de la voluntad
de transmitir, del sentido; el original solo le resulta esencial en la
medida en que ha eximido al traductor y a su obra del esfuerzo y
del orden de lo que se debe transmitir. También en el dmbito de la
traduccidn es cierto: ‘Ev dpyj 77v 6 Adyos, en el principio era el Verbo.
Por otra parte, la lengua de la traduccién puede, e incluso debe,
ceder en lo referente al sentido, para permitir que su intentio resue-
ne no como transmisién, sino como armonia, como crecimiento
en aras de una lengua en la que su intentio pueda transmitirse. Por
ello, la mayor alabanza de una traduccién, particularmente en la
época de su aparicidn, no es el poder leerse como un original en su
lengua. El significado de la fidelidad, garantizada por la literalidad,
es mds bien el hecho de que a través de la obra consiga escucharse
el enorme anhelo de la culminacién de las lenguas. La verdadera
traduccién es transparente, no oculta el original, no le hace sombra,
sino que deja que la lengua pura, fortalecida por asi decirlo por
hallarse en su propio medio, caiga con plenitud sobre el original.
Esto lo permite principalmente la literalidad en la transferencia de
la sintaxis y precisamente ella es la que muestra que la palabra, y no



24 LA Tarea DEL TRADUCTOR

la oracién, es el elemento originario del traductor. Pues la oracién
es el muro de la lengua del original, y la literalidad, sus arcos.

Sila fidelidad y la libertad de la traduccién han sido consideradas
desde siempre como tendencias opuestas, da la impresién de que
tampoco esta comprensién mds profunda de la primera reconcilia
a ambas, sino que, por el contrario, le niega toda legitimidad a la
segunda. Pues ;a qué se refiere la libertad, si no es a la transmision del
sentido, que debe dejar de tener fuerza de ley? Sin embargo, incluso si
el sentido de una configuracién lingiiistica se considera idéntico al de
aquello que transmite, sigue quedando junto a él (y, al mismo tiem-
po, infinitamente alejado de él), escondido en €l o, mds claramente,
fracturado por él o, mds vividamente, mds alld de toda transmisién,
algo definitivo y decisivo. En toda lengua y en sus configuraciones
hay mis alld de lo transmisible algo intransmisible, algo que -segiin
el contexto en el que aparezca- serd simbolizante o simbolizado. Serd
meramente simbolizante en las configuraciones finitas de las lenguas;
simbolizado, por el contrario, en el devenir de las propias lenguas. Y
aquello que busca representarse, o incluso crearse, en el devenir de las
lenguas, es el ndcleo de la propia lengua pura. Y si bien este nicleo,
de manera oculta o fragmentaria, estd siempre presente como lo sim-
bolizado en la vida de las lenguas, en sus configuraciones particulares
solo puede ser simbolizante. Mientras que en las lenguas aquella
ultima esencia, que es la propia lengua pura, estd unida tan solo a
lo lingiiistico y a su evolucién, en las configuraciones estd dotada de
un sentido grave y extranjero. La nica y desmesurada facultad de la
traduccion consiste en eximir a la lengua pura de ese sentido, en con-
vertir lo simbolizante en lo simbolizado, en conquistar la lengua pura
formada por la evolucién de la lengua. En esta lengua pura (que ya no
designa nada ni expresa nada, sino que en tanto que palabra creadora
sin expresion es lo designado en todas las lenguas) toda transmisién y
todo sentido y toda intencién terminan por llegar a un estrato en el
que estdn destinados a extinguirse. Y precisamente en ella se confirma
la libertad de la traduccién como un derecho renovado y mds elevado.
No con respecto al sentido de la transmisién, pues precisamente la
tarea de la fidelidad es emanciparse de él. La libertad se muestra mds
bien, por mor de la lengua pura, con respecto a la lengua propia. La



WALTER BENJAMIN 25

tarea del traductor consiste en rescatar a la lengua pura, cautiva en
la lengua extranjera; en sacarla de la prisién del original y liberarla
en la transcreacién. Por mor de ella rompe el traductor las carcomi-
das barreras de la propia lengua: Lutero, Voss, Holderlin y George
ampliaron los limites del alemdn. Lo que queda de la relacién entre
traduccién y original con respecto a la importancia del sentido se
puede explicar por medio de una comparacién. Asi como la tangente
toca al circulo de manera fugaz en un tinico punto, siendo el hecho
de que se toquen, y no el punto en que lo hacen, el que dicta la ley
por la cual continta su recta trayectoria, asi también la traduccién
toca al original de manera fugaz y en el punto infinitamente pequeno
del sentido, para, de acuerdo con la ley de la fidelidad, continuar su
camino propio a través de la libertad de la evolucién de la lengua.
El verdadero significado de esta libertad lo ha caracterizado Rudolf
Pannwitz, sin nombrarlo ni fundamentarlo, en algunos escritos de
su libro La crisis de la cultura europea, que junto con las reflexiones
de Goethe en las notas a su Dividn pueden ser considerados lo mejor
que ha sido publicado en Alemania sobre la teorfa de la traduccién.
Allf se afirma: “Nuestras traducciones, incluyendo las mejores, parten
de un principio erréneo: pretenden alemanizar lo indio, lo griego y
lo inglés, en vez de indianizar, helenizar o britanizar lo alemdn; tie-
nen mds reverencia frente a los usos de la propia lengua que frente
al espiritu de la obra extranjera ... El error de principio que comete
el traductor es tratar de asentarse en el estado contingente en el que
se halla su propia lengua, en vez de contribuir a su movimiento;
particularmente cuando traduce desde una lengua profundamente
extranjera debe inmiscuirse hasta los tltimos elementos de la propia
lengua, alli donde palabra, imagen y tono confluyen; debe ampliar
y profundizar su lengua por medio de la extranjera; en general no
se tiene idea de lo factible que es esto, del alto grado en que toda
lengua se deja modificar; la diferencia entre lenguas es poco mayor
que la que existe entre dialectos, desde luego no cuando se las trata a
la ligera, sino cuando son tomadas en toda su gravedad”.

El grado en el que una traduccién corresponde al espiritu de esta
forma se determina de manera objetiva por medio de la traducibi-
lidad del original. Cuanto menor sea el valor y la dignidad de su



26 LA Tarea DEL TRADUCTOR

lengua, cuanto mayor sea lo transmitido, menos podra extraer de él
la traduccidn, hasta el caso limite en el que la preponderancia del
sentido, lejos de constituir un pilar para una traduccién plenamente
adecuada a su forma, la condena al fracaso. Cuanto mas elevada sea
una obra, mds traducible serd, incluso por medio del mds fugaz roce
de su sentido. Esto solo es aplicable, naturalmente, al original. La
traduccién, por el contrario, demuestra ser intraducibie, no por la
transcendencia, sino precisamente por la fugacidad con la que el sen-
tido se haya en ella. Para esta cuestién, como para todas las relevantes,
las traducciones de Holderlin, particularmente las de ambas tragedias
de Séfocles, representan una confirmacién. En ellas, la armonia de
las lenguas es tan profunda, que el sentido solo es tocado por la
lengua como un arpa eélica lo es por el viento. Las traducciones
de Holderlin son paradigmas de su forma; se comportan, incluso
frente a la mds completa traduccién de sus textos, como el arquetipo
frente al modelo, como muestra la comparacién de las traducciones
de Holderlin y Borchardtschen de la tercera oda pitica de Pindaro.
Precisamente por ello habita en ellas mds que en cualquier otra el
inmenso y original peligro de toda traduccién: que las puertas de una
lengua tan ampliada y violentada se cierren y encierren al traductor
en el silencio. Las traducciones de Séfocles fueron la Gltima obra de
Holderlin. En ellas, el sentido cae de abismo en abismo, hasta que
amenaza con perderse en las profundidades sin fondo de la lengua.
Pero acaba habiendo un detenimiento. El texto sagrado es el dnico
en el que el sentido ha conseguido dejar de ser el dique entre el tor-
rente de la lengua y el torrente de la revelacién. Alli donde el texto
pertenece de manera inmediata, no por mediacién del sentido, sino
por su literalidad, a la verdadera lengua, a la verdad o a la doctrina,
es de punto a punto traducible. No precisamente por mor del texto,
sino de la lengua. Frente al texto, se le exige a la traduccién una con-
fianza tan ilimitada, que en ella deben unirse sin tensién -por medio
de la versién interlineal- literalidad y libertad, del mismo modo en
que lengua y revelacién se unen en el texto. Pues en alguna medida
todos los grandes escritos, y principalmente los sagrados, incluyen
entre lineas su traduccién virtual. La traduccién interlineal del texto
sagrado es el paradigma o ideal de toda traduccién.



II

WALTER BENJAMIN: EL MESIANISMO Y LA
TRADUCCION

Efrain Kristal






Gershom Scholem advierte que su amigo Walter Benjamin “intentd
mostrar como las ideas estéticas estdn relacionadas con las cate-
gorias teoldgicas™. Esta observacién es pertinente para “La tarea
del traductor” (1923) que Benjamin escribid, segin Scholem, en
la caspide de su periodo teoldgico, cuando mds estaba preocupado
por el tema mesidnico.

En “La tarea del traductor”, Benjamin plantea una serie de pro-
puestas con resonancias teolégicas como si se tratara de hechos
metafisicos que no requieren demostracién’. Supone, por ejemplo,
que hasta el final mesidnico de sus historias (ans messianische Ende
ihrer Geschichte) las lenguas de los seres humanos no estardn en
condiciones de revelar plenamente lo que yace escondido en ellas.
El final mesidnico al que Benjamin se refiere serd un momento de
“revelacién” (Offenbarung)®. Hasta entonces la traduccién permite
constatar cudn lejos estd lo oculto de la revelacién (wie weit ihr
Verborgenes von der Offenbarung entfernt sei); y facilita el intento
de un crecimiento sagrado de las lenguas (die Probe auf jenes heilige
Wachstum der Sprachen zu machen) en lo que él llama “la eterna

2 G. Scholem, “Walter Benjamin”, On Jews and Judaism in Crisis, Nueva York,

Schocken, 1976, p. 185. Todas las traducciones de lenguas extranjeras, salvo las citadas
dando nombre del traductor, son mias.

* En su ensayo Benjamin no ofrece argumentos en apoyo de sus observaciones, las cuales
se conectan mediante una légica interna, como las piezas de un rompecabezas incompleto
en el que solo se entreve la imagen de lo que éste representa. Sus afirmaciones -ya lo han
senalado sus comentaristas- necesitan de interpretacion a fin de ser completadas; y sus
juegos de palabras, paradojas, ambigiiedades y conceptos, sugerentes pero incompletos
crean dificultades considerables a sus traductores (algunos exegetas de Benjamin insisten
en la imposibilidad de traducir este texto). La traduccién del ensayo al inglés tiene fallos
tan grandes que es dificil comprender su éxito e influencia ejercidos en los criticos literarios
que lo han leido en ese idioma.

4 Brian Britt afirma que para Benjamin el crecimiento de la lengua pura va mano a

mano con el crecimiento de las religiones. Benjamin, sin embargo, no elabora esta idea.
Cf. Britt, Walter Benjamin and The Bible, Nueva York, Continuum, 1996, p. 54.

29



30 WarTer BEnjaMIN: EL MEsIANISMO Y LA TRADUCCION

supervivencia” (ewige Fortleben) de la obra escrita. Con la revelacién
todas las lenguas se habrdn de integrar en un lenguaje puro (die reine
Sprache) que revelard la Palabra a la que toda lengua aspira, la Pala-
bra creadora que nada expresa (ausdruckloses und schoperisches Wort
das in alien Sprachen Gemeinte ist). Esta Palabra sagrada extinguird
todos los mensajes, los sentidos, y las intenciones de las lenguas (a//e
Mitteilung, aller Sinn und alie Intentionen). La tarea del traductor,
desde esta perspectiva, es la de contribuir a “rescatar ese lenguaje
puro confinado en el idioma extranjero para el idioma propio”.

Scholem dice que la prosa de Benjamin se parece a “la Escritura
Sagrada de un iniciado™. Y es precisamente a Scholem a quien cabe
recurrir para comprender los presupuestos teoldgicos del autor de
las Iluminaciones. En su libro sobre las corrientes de la mistica judia,
dedicado a la memoria de Benjamin, expone (sirviéndose de un
vocabulario técnico a veces idéntico al benjaminiano) una teorfa
de la contemplacién mistica de la Escritura sagrada. Al cabalista le
importan poco las intenciones de los autores de los textos sagrados,
y el significado original de los mismos; le importa, en cambio, la
supervivencia del texto sagrado: “las escrituras sagradas llevan una
vida que puede ser enteramente independiente de las intenciones
de sus autores. Aquello que se puede llamar la supervivencia de una
obra, los aspectos que descubren en ella generaciones futuras, tie-
nen con frecuencia mayor importancia que su significado original.
Pero en cualquier caso, “;quién conoce el significado original de un
libro sagrado?”®. El cabalista no busca el significado del texto, sino
la palabra creadora que es el nombre de Dios: “Toda la Creacién -y
éste es un principio importante para todos los cabalistas- es, desde
el punto de vista de Dios, nada mds que una expresién de su ser
oculto (seiner Verborgenen Wesens) que... encuentra su perfeccién en
el sagrado nombre de Dios. Todo lo vivo se constituye por el len-
guaje de Dios, y ;qué podria ser en ultima instancia aquello que la
revelacién (Offenbarung) revela (offenbart) sino el nombre de Dios?”.

5> Scholem, “Walter Benjamin and his Angel”, On Jews and Judaism in Crisis, ob.
cit., p. 198.

¢ Scholem, Die judiscbe Mystic in ihren Hauptstromungen, Frankfurt, Suhrkamp,

1967, p. 15.



Errain KristaL 31

De acuerdo con esta teoria, el valor del lenguaje no es semdntico sino
mistico: no es el significado sino el reflejo de la naturaleza espiritual
(geis- tiges Wesen) del mundo que se entrevé parcialmente en cada
uno de los lenguajes imperfectos de los humanos, y que estd presente
en el hebreo: “El lenguaje en su forma mds pura (reinsten Wesen), la
del hebreo, estd unido a la més profunda esencia espiritual (geistigen
Wesen) del mundo; tiene, en otras palabras, un valor mistico”.

El cabalista puede prescindir de los elementos utilitarios y co-
municativos del lenguaje. Su operacién hermenéutica consiste en
la contemplacién de las letras y las configuraciones del idioma sa-
grado (del hebreo): “Las letras individuales y sus combinaciones
no necesitan como tales tener ningun ‘sentido’ (Siz7); al contra-
rio, es con frecuencia una ventaja que no parezca que signifiquen
(bedeuten) nada, y asi estardn en menores condiciones de distraer
nuestra atencién”. El cabalista (que puede prescindir también de
las palabras) busca la palabra sagrada y creadora del lenguaje puro.
El procedimiento hermenéutico benjaminiano, para alcanzar fines
equivalentes, es la traduccién.

A partir de sus presupuestos teolégicos Benjamin corrige las ideas
de una tradicién germdnica (que incluye a Goethe) sobre la traduc-
cién. Para Goethe la traduccién de un texto extranjero que se lee
como si se hubiera escrito en el idioma del traductor es “parodis-
tica” (parodistiche)’. Este tipo de traduccién soslaya los elementos
del idioma extranjero que no existen en el idioma del traductor al
presuponer, equivocadamente, que “para cada fruta extranjera debe
haber un sustituto que crece en su propia tierra”. El método parodis-
tico que el gran publico literario suele preferir es inferior a aquel que
busca “una perfecta identidad entre la traduccién y el original para
que la traduccién no exista en vez de original, sino que pueda tomar
su lugar”. Segin Goethe, la traduccién que “intenta identificarse con
el original se aproxima a la version interlineal y facilita enormemente
la comprensién del original”. Al igual que Goethe, Benjamin con-
sidera inferior la traduccién que se lee como si hubiera sido escrita
en el idioma del traductor y prefiere, por ello, la version interlineal,

7 ]. W. Goethe, West-Ostlicher Divan. Teil I, ed. de Hendrik Birus, Frankfurt, Deuts-
cher Klassiker verlag, 1994, p. 280.



32 WarTer BEnjaMIN: EL MEsIANISMO Y LA TRADUCCION

pero a diferencia suya no toma en cuenta el efecto de la traduccién
en el lector. Por eso empieza su ensayo sobre la traduccién con esta
advertencia: “Ante una obra de arte o forma artistica [y para Benja-
min la traduccién es una forma artistica porque su contenido no es
ni deberia ser otro que el del original] tener en cuenta al receptor no
favorece jamids el conocimiento de éstas”. El conocimiento de una
traducciéon depende de la esencia de la obra, no de su recepcién.

Segtin Benjamin la obra de arte (Kunstwerk) o la forma artistica
(Kunstform) son expresiones de la existencia (Dasein) y de la esen-
cia (Wesen) del ser humano. Benjamin establece un hito entre los
aspectos corporales y espirituales del ser humano con la obra de arte
para dar a entender que la esencia (Wesen) de la obra de arte, como
la esencia del ser humano, no tiene que ver con su utilidad®. Como
Willis Barnstone ha sefialado, la traduccién no es para nuestro autor
“una transferencia de significados entre dos idiomas™. Lo impor-
tante de una traduccién no es ni lo que comunica (Mitteilung) ni lo
que afirma (Aussage), sino su esencia (/hr Wessentliches).

Una obra es “traducible”, aunque sea imposible de traducir por-
que, para Benjamin, la traducibilidad es una manera de indicar que
la obra contiene una esencia (Wesen). Para discutir la traducibilidad
trae a colacién la relacién entre la esencia de una obra y su significado
(Bedeutung). Una traduccién capta la esencia del original por medio
de un significado determinado (eine bestimmte Bedeutung). El signi-
ficado (Bedeutung) es necesario para que una traduccién nos remita
a la esencia del original, pero no es relevante para el original cuya
esencia, invariable, no depende ni de su propio significado original ni
del significado de su traduccién. Una traduccién sélo puede captar la
esencia de la obra de modo provisional porque los significados de los
textos cambian con el texto. No viene al caso traducir una traduccién
que dejard de revelar la esencia original cuando su significado cambie.

8 A Benjamin le interesa la esencia (Wesen) de la obra. En espafol esta palabra se

suele traducir como “esencia’, “naturaleza” o “ser”. La primera vez que Benjamin usa el
término Wesen en su ensayo sobre la traduccién, lo hace para diferenciar la existencia de
la esencia del ser humano. La segunda vez que lo usa le atribuye caracteristicas corporales
y espirituales (leibliches und geistiges Wesen) ala obra de arte. Cf. “Die Aufgabe”, p. 50.

? Barnstone, The poetics of translation. History, Theory, Practice, New Haven, Yale
U. Press, pp. 246-47.



Errain KristaL 33

Miguel Gallego Roca dice lo esencial cuando afirma que para
Benjamin “la supervivencia de la obra literaria implica la modifi-
cacién del original, su evolucién y renovacién”'’. La supervivencia
de una obra, a juicio de Benjamin, depende de los cambios en su
significado, y sus traducciones contribuyen a esos cambios, pero ha-
bria que anadir que lo que se modifica y se renueva no es la esencia
(Wesen) sino el significado (Bedeutung) de la obra. De otro modo se
podria caer en la confusién de Paul De Man y de otros que ignoran
la dindmica de los conceptos de “Wesen” y “Bedeutung” en el ensayo
de Benjamin. De Man cree que la traduccién es para Benjamin una
“desarticulacién del original” que “mata el original al descubrir que
ya estaba muerto”'!. Esta agresiva interpretacién, que corresponde a
su propio acercamiento al lenguaje, estd basada en un equivoco que
consiste en leer lo que Benjamin dice del significado (Bedeutung) de
una obra como si se aplicara a su esencia (Wesen). Los significados,
efectivamente, se renuevan en la supervivencia (Forileben) de la obra,
mas no su esencia (Wesen). Hablar de la “desarticulacion” del original
o de su “muerte” es atribuirle al autor términos y conceptos que él no
usa y que son ajenos a sus intuiciones centrales sobre la traduccién.

A juicio de Benjamin la traduccién ilumina los propésitos esen-
ciales de las lenguas porque éstas “estdn emparentadas en lo que
quieren decir” (was sie sagen wollen), no hay para él, sin embargo,
un lenguaje puro: un lenguaje humano que puede decir todo lo
que quiere decir. Cada idioma contiene un fragmento del lenguaje
puro, y la traduccién facilitarfa la integracién de los fragmentos de
los idiomas'®. Si en su especulacién sobre la obra literaria Benjamin

10 M. Gallego Roca, Traduccion y literatura: Los estudios literarios ante las obras

traducidas, Gijén, Jacar, 1994, p. 28.

' Paul De Man, “Conclusions Walter Benjamin’s The task of the translator”, Mes-
senger Lecture, Cornell University, March, 4 (1983); Yale French Studies, 69 (1985),
pp- 36-37. Una version espafiola puede verse en Paul De Man, La resistencia a la
teoria, Madrid, Visor, 1990.

2" Benjamin es mds optimista que Ortega, para quien el concepto de un lenguaje puro

serfa incoherente: “Cada pueblo calla unas cosas para poder decir otras. Porque todo serfa
indecible. De aqui la enorme dificultad de la traduccidn: en ella se trata de decir en un
idioma precisamente lo que este idioma tiende a silenciar.

Pero, a la vez, se entrevé lo que traducir puede tener de magnifica empresa: la revelacién
de los secretos mutuos que pueblos y épocas se guardan reciprocamente y tanto contribuyen
a su dispersién y hostilidad; en suma, una audaz integracion de la Humanidad”. (Ortega y



34 WarTer BEnjaMIN: EL MEsIANISMO Y LA TRADUCCION

ponia en relacién los conceptos de “Bedeutung” y de “Wesen”, en
su especulacion sobre el lenguaje puro matiza esta relacién con los
conceptos de lengua (Sprache) y de contenido (Gebalz). La traduccién
de una obra literaria es un medio para descubrir el “contenido” de
un idioma: un fragmento del lenguaje puro®.

Para apoyar sus intuiciones, Benjamin ofrece una serie de
metdforas sugerentes aunque lacénicas: la traduccién interlineal es
como una ventana a través de la cual la esencia (Wesen) de la obra
ilumina el texto original; si el original es como la fruta y su corteza,
la traduccién es como el manto de un rey; la traduccién es una linea
tangente que toca al circulo del original “en el punto infinitamente
nimio del sentido, para luego continuar con su trayectoria mds sin-
gular”; y “la frase es el muro erigido ante la lengua del original, y la
literalidad es el arco”.

Las afirmaciones benjaminianas y sus metdforas no son una guia
capaz de comprender “la tarea del traductor [que] consiste en redi-
mir en la propia esa lengua pura desterrada en la extrafia, liberar la
lengua cautiva en la obra al verterla en otra”.

Benjamin no deja, sin embargo, de ofrecer dos orientaciones
précticas: (1) la traduccién no debe ocuparse del sentido (Sinn), que
es la inquietud del mal traductor que desea traducir los mensajes
(Mitteilungen) o las afirmaciones (Ausagen) del original. Y (2) el 4n-
ico medio para traducir evitando el sentido, segin Benjamin, es la
traduccidn literal (la que traduce palabra por palabra) de la versién
interlineal: “Ha de exigirse una confianza tan ilimitada en la traduc-
cién que forzosamente han de coincidir en ella sin la menor violen-
cia, la fidelidad y la libertad, en forma de versién interlineal, como
coinciden en los textos mencionados el lenguaje y la revelacién”.

La traduccién interlineal tradicional depende del conocimiento
de las equivalencias de los sentidos de las palabras en los idiomas.
;Cbémo se puede hacer una traduccion interlineal sin tener en cuenta

Gasset, “Miseria y esplendor de la traduccion”, p. 444). Mientras que para Ortega el objeto
de la traduccién es la integracién de la humanidad, para Benjamin es la integracién de las
lenguas a fin de tener acceso al lenguaje puro.

'3 Benjamin no indica cudl es el criterio para identificar estos fragmentos al traducir;

y tampoco indica como se podria identificar el fragmento que se encontraria en el idioma
del traductor.



Errain KristaL 35

el concepto del sentido, por lo menos el sentido de las palabras ai-
sladas que permita los intercambios necesarios de un idioma a otro
con la ayuda, por ejemplo, de un diccionario bilingiie?'* No explica
Benjamin su método de determinacién de las equivalencias entre
las palabras de dos idiomas. Supongamos, no obstante, que algun
traductor inspirado logre encontrarlas sin tomar en consideracién
los sentidos de las palabras, y que consiga acceder a un lenguaje
mediante el cual se pueda decir todo lo que se quiere decir; algo
que podriamos concebir, por lo menos, como una ficcién. ;Qué
seguridad tendriamos entonces de que ese lenguaje, ademds de puro,
contuviera la “palabra creadora” (schoperiscbes Wort) que es, segin
Benjamin, el producto final de la revelacién?

El cabalista le lleva a nuestro pensador dos ventajas fundamen-
tales para llegar a fines parecidos: puede prescindir del sentido de
la obra que contempla; y tiene la conviccién (avalada por su fe re-
ligiosa) de que el hebreo es un lenguaje puro y sagrado. Benjamin,
en cambio, sabe que no maneja ningtn lenguaje puro y, asimismo,
carece de la fe que avalaria sus presupuestos metafisicos.

El ensayo de Benjamin, como las pardbolas y las paradojas de su
admirado Kafka, estd disenado para resistir la interpretacion. Pare-
ciera que Benjamin evoca el mismo trasfondo teoldgico de Kafka y
las mismas ambivalencias religiosas. Las categorias estéticas y filosof-
icas serfan entonces para Benjamin lo que la ficcién es para Kafka:

14 El cabalista, que es el modelo de Benjamin, puede prescindir del sentido porque su
procedimiento es la contemplacién y el sorteo de las letras hebreas de los textos sagrados.
Pero Benjamin quiere traducir palabra por palabra de un idioma a otro sin recurrir al senti-
do, y ese procedimiento no es posible sin algin diccionario bilingiie (o sin el conocimiento
previo de las posibles equivalencias entre las palabras de dos idiomas, que es otra manera
de decir lo mismo). Quiéralo Benjamin o no, el concepto de sentido es ineludible para
la traduccién que busca las equivalencias entre las palabras de dos idiomas: los autores de
los diccionarios no pueden obrar sin tener en cuenta el sentido de las palabras. El sentido
de las palabras es imprescindible para encontrar las equivalencias entre las mismas porque
todo diccionario depende de él, y porque el concepto de un diccionario definitivo, como
ha demostrado Quine, es una falacia: dos manuales de traduccién pueden ser compatibles
con todas las disposiciones lingiisticas observables, e incompatibles entre si. (Véase “Trans-
lation and Meaning”, Word and Object, Boston, M.LT. Press, 1960, pp. 26-79). Benjamin
no ofrece ninguna indicacién para determinar las equivalencias entre las palabras de dos
idiomas, quizd porque no es posible elaborar una teorfa de la traduccién literal compatible
con los procedimientos hermenéuticos del cabalista (a menos que se recurra a la ficcién de
algtin equivalente de los diccionarios sagrados). A diferencia de la contemplacién mistica
del cabalista la traduccién no puede prescindir del sentido de las palabras y de las oraciones.



36 WarTer BEnjaMIN: EL MEsIANISMO Y LA TRADUCCION

un medio destinado a exhibir su torturado agnosticismo. Quizd por
eso Gershom Scholem (que conoce los fundamentos teoldgicos del
mesianismo judio mejor que el propio Benjamin) llamé a su amigo:

“un teblogo naufragado en el mundo secular®.

Las reflexiones benjaminianas sobre la traduccién han produci-
do sin duda iluminaciones en muchos de sus exegetas, si bien sus
propios admiradores entienden que su ensayo no ofrece ni una guia
practica para traducir ni una teorfa sistemdtica de la traducciéon®.

15 Scholem, “Walter Benjamin”, cit., p. 187.

' Benjamin tiene exegetas que le admiran extraordinariamente. Hannah Arendt ha
hecho hincapié, por ejemplo, en “el don del pensamiento poético benjaminiano. Segtin
Arendt el pensamiento de Benjamin rehusa la investigacion de las funciones utilitarias o
comunicativas de las creaciones lingiifsticas, pero las comprende en su forma cristalizada y
fragmentaria como enunciados sin intenciones ni funcién comunicativa de una esencia del
mundo” (del prélogo de la versién inglesa de l/luminations, Suffolk, Fontana, 1982, p. 50).






