
PEDRO AULLÓN DE HARO
(ED.)

LA TEORÍA TRADUCTOLÓGICA

DE WALTER BENJAMIN
(In Memoriam Efraín Kristal, 1959-2025)

Serie Documenta
Recensión





La Teoría Traductológica
de Walter Benjamin

(In Memoriam Efraín Kristal, 1959-2025)

Pedro Aullón de Haro
(ed.)

Ediciones Revista Recensión



COLECCIÓN:

Serie DOCUMENTA RECENSIÓN

https://revistarecension.com/comite/

© De esta edición y su introducción, Pedro Aullón de Haro. 2026

© De "Walter Benjamin y el mesianismo de la traducción", Efraín Kristal. 

© De la traducción de "La tarea del traductor", Ediciones Sequitur. 

Edición Digital

ISSN: 2659-5028

Pedro Aullón de Haro(ed.), La teoría traductológica de Walter Benjamín (In memoriam Efraín Kristal, 
1959-2025), Madrid, Revista Recensión, 2026.



7
11

27

ÍNDICE

INTRODUCCIÓN

I. La Tarea del Traductor

II. Walter Benjamin: El Mesianismo y la Traducción





INTRODUCCIÓN





9

Se reúne aquí bajo el epígrafe general de “La Teoría Traductológica 
de Walter Benjamin” el ensayo de este, publicado en Heidelberg en 
1923, LA TAREA DEL TRADUCTOR, seguido del artículo, aún 
más breve, de Efraín Kristal acerca del mismo, WALTER BENJA-
MIN: EL MESIANISMO Y LA TRADUCCIÓN, publicado en 
1997. Me propongo mediante este procedimiento, que no es sino 
tradicional yuxtaposición de texto y comentario, varias cosas.

De entre los no muchos escritos valiosos sobre teoría de la tra-
ducción producidos durante el siglo XX, el de Benjamin resulta no 
ya fundamental sino modélicamente incomparable por diferentes 
razones, entre ellas decisivamente la de representar de la forma más 
cualificada y penetrante la que denomino “tesis teológica” de la tra-
ducción, la cual asume que la alteración de los términos del texto a 
traducir conduce a la ruptura de la conexión directa con el original, 
con la lengua esencial y la conexión sagrada, argumento éste que 
recontinúa el también traductológico de Fray Luis de León, cosa 
que he referido en otras ocasiones y explicado en el ensayo que 
este volumen de Recensión incluye en su sección de Metodologías 
Humanísticas. Por todo ello creo sin duda puede representar de la 
mejor manera, como documento moderno, la evolución más singu-
lar y radical de la teoría humanística de la traducción en el siglo XX. 



10 introducción

La interpretación de Efraín Kristal que hago acompañar “La ta-
rea del traductor” la tengo por la más adecuada de las que conozco 
efectuadas sobre el ensayo benjaminiano. Diré que conversé con 
Efraín acerca de ello por primera vez y más o menos largamente, 
así como de la idea de Historia de la literatura hispanoamericana, 
en la Biblioteca de El Escorial y el entorno del Monasterio, en 1989 
ó quizás 1990. Cuando fue ocasión solicité a Efraín que redactase 
el artículo que tuvo por título “En torno al concepto de Historia 
literaria hispanoamericana” (para mi volumen de 1994 sobre histo-
riografía literaria, después reeditado de forma mucho más extensa, 
incluyendo invariable dicho artículo, como Historiografía y teoría de 
la Historia del Pensamiento, la Literatura y el Arte, Madrid, Dykin-
son, 2015); posteriormente solicité a Efraín que pusiese por escri-
to su interpretación del pensamiento traductológico de Benjamin, 
igualmente a modo de artículo académico, a fin de que formara 
parte de un volumen dedicado a la Escuela de Frankfurt que tuve 
oportunidad de proponer a Vicente Jarque y en el que coincidiríam-
os ambos incluyendo por mi parte una lectura del ensayo sobre el 
ensayo de Adorno, asunto que también continuaba la vieja conver-
sación sucesivamente mantenida. Y en efecto, así se editó en 1997 
“Walter Benjamin: el mesianismo de la traducción”. 

Muchos años después, cuando Francisco Ochoa me planteó la 
publicación de La tarea del traductor en Sequitur (2017), le sugerí 
que el texto de Benjamin fuese acompañado del estudio de la teoría 
general del lenguaje de Benjamin que había realizado en su día Ma-
nuel Crespillo (“Lengua nominal frente a lengua comunal: nombrar 
y conocer en la obra de Walter Benjamin”) más la interpretación 
específica del texto traductológico que Efraín publicara a petición 
mía dos décadas antes. A mi solicitud de reedición, de nuevo reitera-
da, Efraín me dijo más o menos estas palabras: ya sabes que puedes 
publicar mis trabajos cuando y como quieras. Sirva esta edición 
de homenaje y recuerdo a Efraín Kristal, y a su compañera Romy. 
Efraín Kristal prematuramente nos ha abandonado sin poder cum-
plir la deuda prometida de elaborar un examen del Inca Garcilaso 
para nuestro tiempo. Sea recordado en Recensión.



I

LA TAREA DEL TRADUCTOR

Walter Benjamin





13

   

En ningún caso resulta fructífero, a la hora de comprender una obra 
o un género artístico, volver la atención hacia el destinatario. Ya no 
se trata solamente de que toda circunscripción a un público concreto 
o a sus representantes represente un desvío: el propio concepto de 
un destinatario “ideal” es pernicioso en todas las indagaciones sobre 
teoría estética, dado que lo único que éstas están obligadas a presu-
poner es la existencia y la esencia del hombre. Y aunque también el 
propio arte presupone la esencia corpórea y espiritual del destina-
tario, lo que no presupone en ninguna de sus obras es su atención. 
Pues ningún poema está pensado para el lector; ningún cuadro para 
el observador; ninguna sinfonía para el auditorio.

¿Está pensada una traducción para los lectores que no entienden 
el original? De ser así, se explicaría la diferencia de rango que, en el 
mundo del arte, existe entre el original y la traducción. Además, solo 
esa explicación parece poder justificar que se vuelva a decir “lo mi-
smo”. Pero ¿qué “dice” una obra literaria? ¿Qué transmite? Para aquel 
que la entiende, muy poco. Lo esencial en ella no es la transmisión, 
el enunciado. Sin embargo, una traducción que buscase transmitir 
solo podría transmitir lo transmitido, es decir, lo inesencial. Éste es, 
por tanto, uno de los criterios para identificar las malas traducciones. 
Aquello que hay en la obra junto a lo transmitido (e incluso el mal 
traductor admite que es lo esencial), ¿no es lo que universalmente 
se considera inasible, misterioso, “poético”? ¿No es aquello que el 
traductor solo podrá repetir en la medida en que su creación sea, 
ella misma, literatura? En efecto, ésta es la causa de una segunda ca-
racterística de las malas traducciones, las cuales pueden ser definidas, 



14 La Tarea del Traductor

por tanto, como la transmisión inexacta de un contenido inesencial. 
Ninguna traducción puede escapar a este destino si se compromete 
a servir al lector. Pero si la traducción estuviera destinada al lector, 
también debería estarlo el original. Y dado que el original no existe 
por mor del lector, ¿cómo podría ser comprendida la traducción 
a partir de esta relación? La traducción es una forma. Para poder 
comprenderla desde este punto de vista, es necesario remitirse al 
original, pues en él yace su ley, guardada en su traducibilidad. La 
pregunta sobre la traducibilidad de una obra tiene dos sentidos. 
Puede querer decir: ¿se encontrará algún día, entre el conjunto de 
sus lectores, al traductor adecuado? También puede querer decir, 
en un sentido más genuino: ¿permite la obra, de acuerdo con su 
esencia, una traducción y, por tanto, de acuerdo con el significado 
de aquella forma, la exige también? Por principio, la primera pre-
gunta solo puede responderse de modo problemático; la segunda, 
de modo apodíctico. Solo el pensamiento superficial concluirá, a 
partir de la negación de la autonomía de la segunda pregunta, que 
ambas sean sinónimas. Contra este pensamiento hay que señalar que 
determinados conceptos de relación obtienen un sentido apropiado, 
y quizá el mejor, cuando no se aplican desde el principio exclusi-
vamente al hombre. Así, debería ser lícito hablar de una vida o de 
un instante inolvidables, incluso si todos los hombres los hubieran 
olvidado. Si su esencia exigiera no ser olvidados, este predicado no 
contendría nada falso, sino solamente una exigencia que los hombres 
no satisfacen, así como la referencia a un ámbito en el que sí hallaría 
satisfacción: una rememoración divina. Paralelamente, la traduci-
bilidad de las construcciones lingüísticas seguiría siendo asunto de 
reflexión incluso si a los hombres les resultaran intraducibles. ¿Y 
acaso no es cierto que, admitido un concepto estricto de traducción, 
deberán en efecto resultarles hasta cierto punto intraducibles? Sobre 
el trasfondo de esta disociación es como se debe plantear la pregunta 
de si la traducción de determinadas construcciones lingüísticas es 
exigible. Pues lo que está claro es que, si la traducción es una forma, 
la traducibilidad debe ser esencial a algunas obras.

La traducibilidad es esencialmente constitutiva de determinadas 
obras; con ello no se quiere decir que la traducción sea esencial para 



15Walter Benjamin

las propias obras, sino que se indica que un determinado significado 
que habita en los originales se manifiesta en su traducibilidad. Es 
evidente que ninguna traducción, por buena que sea, puede tener 
relevancia alguna para el original. Sin embargo, entre ambos existe, 
en virtud de su traducibilidad, una estrecha relación. Sí, esta rela-
ción es incluso más íntima en la medida en la que ya no signifique 
nada para el original. Esta relación puede ser denominada natural 
y, siendo más precisos, vital.

Así como las manifestaciones de la vida están íntimamente li-
gadas al ser vivo, sin por ello significar nada para él, así también es 
como surge la traducción del original. Si bien no surge tanto de su 
vida, cuanto de su “supervivencia”: en efecto, la traducción es poste-
rior al original y caracteriza, con respecto a aquellas obras relevantes 
que jamás pueden hallar a su traductor idóneo en la época de su 
surgimiento, el estadio de su pervivencia. Los conceptos de vida y 
supervivencia de una obra de arte deben ser entendidos en términos 
completamente objetivos, alejados de toda metáfora. Que la vida no 
se reduce al cuerpo orgánico es algo sospechado incluso en las épocas 
en que el pensamiento es más tendencioso. Pero no por ello se trata 
de extender el imperio de la vida por medio del débil cetro del alma, 
como pretendió Fechner; menos aún puede definirse la vida a partir 
de los componentes todavía menos relevantes de la animalidad, tales 
como la percepción, que solo es un síntoma ocasional de la vida. 
Más bien, el concepto de vida solo se concibe convenientemente 
cuando se predica de todo aquello de lo que hay historia y que, por 
tanto, no es mero escenario de ella. Pues el ámbito de la vida debe 
ser delimitado, en última instancia, a partir de la historia, y no a 
partir de la naturaleza, y mucho menos a partir de componentes tan 
titubeantes como la percepción o el alma. Es por ello por lo que el 
filósofo tiene la tarea de comprender toda vida natural a partir del 
concepto más general de vida histórica. ¿Y acaso no es la pervivencia 
de las obras incomparablemente más sencilla de reconocer que la 
de las criaturas? La historia de las grandes obras de arte conoce su 
genealogía a partir de las fuentes, su creación en la época del artista 
y el periodo de su (en principio, eterna) pervivencia a lo largo de las 
generaciones posteriores. Esto último es aquello que, cuando ocurre, 



16 La Tarea del Traductor

se denomina gloria. Las traducciones que son más que meras tran-
smisiones aparecen cuando una obra, a lo largo de su pervivencia, 
alcanza la época de su gloria. No son, por tanto, las traducciones 
las que consiguen la gloria de una obra (tal y como acostumbran 
vanagloriarse los malos traductores), sino que aquellas solo existen 
gracias a ésta. En las traducciones, la vida del original alcanza un 
desarrollo último (pero siempre renovable) y consumado.

Este desarrollo, propio de una vida elevada y peculiar, viene de-
terminado por una finalidad elevada y peculiar. Vida y finalidad: 
la relación entre ambas, aparentemente obvia y, sin embargo, casi 
inasible para el conocimiento, solo se esclarece cuando aquel fin al 
que tienden todas las finalidades particulares de la vida no se busca 
en la propia esfera de la vida, sino en una más elevada. Todos los 
fenómenos vitales dotados de finalidad, así como la propia finalidad 
en general, se dirigen, en última instancia, no hacia la vida, sino hacia 
la expresión de su esencia, hacia la exposición de su significado. Del 
mismo modo, la finalidad de la traducción está orientada, en última 
instancia, a la expresión de las relaciones más íntimas que mantienen 
las lenguas entre sí. Es imposible que la traducción revele o produzca 
esta relación oculta, pero sí puede exponerla, en la medida en que la 
haga efectiva, bien sea de manera germinal o intensiva. Y, de hecho, 
esta exposición de lo designado por medio del intento, por medio 
de la semilla de su producción, es un modo de exposición completa-
mente peculiar, prácticamente inexistente fuera del ámbito de la vida 
lingüística. Pues esta vida conoce en las analogías y en los símbolos 
un tipo de referencia distinto de la intensiva, es decir, de la realiza-
ción anticipativa y alusiva. Esta intimísima relación entre las lenguas 
que aquí tratamos de concebir no consiste sino en una peculiarísima 
convergencia. Consiste en que las lenguas no son extranjeras las unas 
para las otras, sino que, a priori y con independencia de toda relación 
histórica, están emparentadas por aquello que quieren decir.

Con este intento de explicación, nuestros infértiles rodeos pare-
cen conducirnos de nuevo a la teoría tradicional de la traducción. 
En efecto, si en la traducción debe comparecer el parentesco de las 
lenguas, ¿de qué otro modo podrá ocurrir esto, excepto si la traduc-
ción transmite la forma y el sentido del original de la manera más 



17Walter Benjamin

exacta posible? Pero la teoría tradicional, desde luego, sería incapaz 
de conceptualizar esta exactitud, de modo que en última instancia 
le resultaría imposible explicar qué es lo esencial de una traducción. 
En realidad, el parentesco entre las lenguas comparece en una tra-
ducción de una manera más profunda y concreta que por medio de 
la semejanza, superficial e indefinible, entre dos obras. Para com-
prender la verdadera relación entre el original y la traducción, es ne-
cesario llevar a cabo una reflexión cuyo propósito es completamente 
análogo a los razonamientos en los que la crítica epistemológica 
debe demostrar la imposibilidad de la teoría del conocimiento como 
representación. Así como la segunda muestra que el conocimiento 
no podría poseer objetividad, y ni siquiera la pretensión de objeti-
vidad, si consistiera en representaciones de la realidad, también la 
primera muestra que ninguna traducción sería posible si su esencia 
profunda consistiera en perseguir la similitud con el original. Pues 
en su pervivencia, que no podría llamarse así si no consistiera en 
transformaciones y renovaciones de lo vivo, se modifica el original. 
También la palabra fijada es susceptible de madurar. Aquello que en 
la época de un autor puede haber sido una tendencia de su lenguaje 
poético, puede verse posteriormente eliminado; de lo formado pue-
den surgir tendencias inmanentes. Lo que otrora fue joven, puede 
volverse manido; lo que era común, arcaico. Buscar lo esencial de 
tales transformaciones -y de las que continuamente experimenta el 
sentido-, en la subjetividad de los sucesores, en vez de en la propia 
vida de la lengua y de sus obras, sería -incluso admitiendo el más 
crudo de los psicologismos- confundir el fundamento y la esencia de 
una cosa o, siendo más estrictos, sería negar por culpa de la impo-
tencia del pensamiento uno de los procesos históricos más potentes 
y fértiles. Y si alguien quisiera hacer del último trazo del autor el 
golpe de gracia de la obra, tampoco así conseguiría salvar aquella 
difunta teoría de la traducción. Pues así como el tono y el significado 
de las grandes obras evolucionan por completo con el paso de los 
siglos, así también evoluciona la lengua materna del traductor. Sí, 
mientras que la palabra del poeta pervive en su lengua, incluso la 
obra del mejor traductor está destinada a participar en el crecimiento 
de su lengua y a sucumbir en su renovación. Una traducción dista 



18 La Tarea del Traductor

tanto de ser una mera equiparación entre dos lenguas muertas que, 
de hecho, ella, entre todas las formas, resulta la más indicada para 
dirigir la atención hacia la maduración de la palabra extranjera, así 
como hacia los dolores del parto de la propia.

Si bien en la traducción comparece el parentesco de las lenguas, 
esto ocurre por otro medio que la vaga semejanza entre copia y 
original. Resulta, en efecto, evidente que no todo parentesco in-
cluye una semejanza. En este contexto, el concepto de parentesco se 
utiliza en su sentido más estricto, dado que en ninguno de los dos 
casos basta para caracterizarlo la mera identidad de la ascendencia; 
si bien, naturalmente, la definición del uso estricto tampoco puede 
prescindir por completo del concepto de ascendencia. ¿Dónde se 
puede buscar el parentesco de dos lenguas, si no contemplamos 
el parentesco histórico? Claramente no será en la similitud de las 
obras literarias, ni tampoco en la de sus palabras. Más bien, todo 
parentesco transhistórico entre lenguas reposa sobre el hecho de que 
en cada una de ellas se pretende designar algo que no resulta alcan-
zable para ninguna de ellas aisladamente, sino solo para la totalidad 
de sus intenciones, que se completan mutuamente: la lengua pura. 
Mientras que todos los elementos individuales (palabras, oraciones 
y relaciones) de las lenguas extranjeras se excluyen mutuamente, 
las lenguas en sí se completan en sus intenciones. Para comprender 
con precisión esta ley -una de las fundamentales de la filosofía del 
lenguaje-, es necesario distinguir, dentro de la intención, lo desi-
gnado y el modo de designarlo. En “Brot” y “pain”, lo designado 
es ciertamente lo mismo, pero no lo es el modo de hacerlo. En el 
modo de designar yace el hecho de que ambas palabras signifiquen 
algo distinto en alemán y en francés, que ninguna de las dos pueda 
sustituir a la otra, que en última instancia luchen por excluirse; en lo 
designado, sin embargo, yace el hecho de que, considerado de ma-
nera absoluta, signifiquen algo igual e idéntico. Consiguientemente 
hay una oposición entre el modo de designar de ambas palabras; sin 
embargo, existe una complementariedad entre el modo de designar 
de las dos lenguas de las que provienen las palabras. Y, de hecho, 
en ellas el modo de designar se va completando hasta transformar-
se finalmente en lo designado. En una lengua aislada, incompleta, 



19Walter Benjamin

lo designado nunca puede encontrarse en una autonomía relativa 
(como acontece con palabras u oraciones aisladas), sino inmerso en 
un perpetuo cambio, hasta que, a partir de la armonía de todos los 
modos de designar, lo designado puede por fin surgir como lengua 
pura. Hasta ese momento, permanece oculto en las lenguas. Y si es 
cierto que éstas crecen hasta alcanzar el fin mesiánico de su historia, 
será la traducción, que recibe la llama de la vida eterna de las obras 
y del infinito renacimiento de las lenguas, la que deberá convertirse 
en el examen siempre renovado del crecimiento sagrado de las len-
guas, determinando cómo de lejos está todavía lo oculto en ellas de 
alcanzar su manifestación; cuánto se puede reducir este alejamiento 
tomando conciencia de él.

Con ello se concede, sin embargo, que toda traducción es, en 
cierta manera, un mero modo preliminar de enfrentarse a la ex-
tranjería de las lenguas. Otra solución a esta extranjería que no sea 
perecedera y preliminar, sino instantánea y definitiva, le está vedada a 
los hombres o es, por lo menos, inaccesible de modo inmediato. De 
manera mediata, por el contrario, es el crecimiento de las religiones 
el que hace germinar, en las lenguas, las semillas encubiertas de esa 
otra lengua superior. Así, pese a que la traducción -a diferencia del 
arte- no puede aspirar a la durabilidad de sus creaciones, no por ello 
deja de apuntar a un último y definitivo estadio de toda estructura 
lingüística. Por medio de la traducción, el original evoluciona, por 
así decirlo, hacia un cielo lingüístico más elevado y más puro; y a 
pesar de que no puede permanecer en él a largo plazo, y a pesar de 
que, desde luego, distan de llegar a él todas y cada una de las partes 
que conforman el original, nunca deja de, por lo menos, insinuar, 
con admirable insistencia, ese estado como el ámbito predestinado, 
vedado, de la reconciliación y culminación de las lenguas. Este esta-
do no se alcanza de manera exhaustiva, pero en él es donde se halla 
aquello que, en una traducción, es más que transmisión. Con más 
precisión, se puede definir este núcleo esencial como aquello que, 
en la traducción, no se puede volver a traducir una vez más. Si se 
quiere, en la medida en que sea posible, tomar de una traducción la 
transmisión y volverla a traducir, se dejará atrás, intangible, aquello 
en lo que consistió la tarea del verdadero traductor. Lo intangible, 



20 La Tarea del Traductor

a diferencia de la palabra poética original, no es algo que se pueda 
traducir, pues la relación entre contenido y lengua es distinta en el 
original y en la traducción. Mientras que en el primero hay entre 
ambos componentes una cierta unidad, como la de la pulpa y la 
piel, la lengua de la traducción envuelve a su contenido como un 
manto regio de varios pliegues. En efecto, esta lengua significa otra 
lengua más elevada de lo que ella es en realidad, y por ello resul-
ta, frente a su propio contenido, inadecuada, violenta y extranjera. 
Esta inadecuación de la lengua obstaculiza toda traducción, y al 
mismo tiempo la hace innecesaria. En efecto, toda traducción de 
una obra perteneciente a un determinado momento de la historia 
de una lengua representa, con respecto a una determinada faceta 
de su contenido, a todas las demás traducciones en otras lenguas. 
Por tanto, la traducción trasplanta el original a un entorno que es 
(irónicamente) definitivo, por lo menos en la medida en la que 
ninguna traducción conseguirá sacarlo de él, sino que solo puede 
continuar ascendiendo a ese entorno otra vez desde el principio y 
en otras de sus partes. No es por casualidad que la palabra irónico 
nos recuerda a ciertas argumentaciones de los románticos. Antes 
que otros, fueron ellos quienes tuvieron una comprensión de la 
vida de las obras que entendía la traducción como el mejor testigo 
de esa vida. Es cierto que tan apenas reconocieron esta esencia de 
la traducción, sino que más bien dedicaron su atención completa a 
la crítica, la cual no deja de representar un momento -por pasajero 
que sea- de la supervivencia de las obras. Pero si bien su teoría no 
tematizó la traducción, sus esfuerzos de traducción fueron siempre 
acompañados de un sentimiento de la esencia y dignidad de esta 
forma. Todo parece indicar que no es necesariamente en el poeta 
donde este sentimiento se manifiesta en su grado más intenso; y tal 
vez sea precisamente en él, en tanto que poeta, donde menor cabida 
tiene. No es ni siquiera de la historia de donde proviene el prejuicio 
convencional de juzgar que los traductores insignes son poetas, y los 
poetas menores traductores mediocres. Algunos de los más grandes, 
tales como Lutero, Vo6 o Schlegel, son incomparablemente más 
relevantes como traductores que como poetas, y entre los nombres 
de primerísimo rango se cuentan algunos, como Hölderlin y George, 



21Walter Benjamin

cuya obra, considerada en conjunto, no puede subsumirse exclusi-
vamente bajo el concepto de poeta. Por supuesto, tampoco bajo el 
de traductor. Del mismo modo en que la traducción es una forma 
particular, también la tarea del traductor es una determinada, que 
es preciso distinguir de la del poeta.

Esta tarea consiste en hallar en la lengua a la que se traduce una 
intención que permita despertar en esa len- gua el eco del original. 
Aquí yace un rasgo de la traducción que la distingue por completo 
de la obra literaria, puesto que la intención de ésta nunca se dirige 
a la lengua como tal, a su totalidad, sino, de manera inmediata, 
exclusivamente a relaciones particulares de contenidos verbales. Por 
el contrario, la traducción (a diferencia de la creación poética) no se 
ve a sí misma, por así decirlo, en medio del bosque de la lengua, sino 
fuera de él, frente a él, y sin llegar a adentrarse en él invita al original 
a entrar, a entrar a ese punto único, cuyo eco en la lengua propia 
consiga producir una resonancia de la obra en la lengua extranjera. 
No es solo que su intención se dirija hacia otra cosa que la del original 
(a saber, a una lengua en su conjunto, partiendo de una obra de arte 
determinada en una lengua extranjera), sino que la propia intención 
es distinta: la del poeta es ingenua, inicial, intuitiva; la del traductor 
es derivada, postrera, conceptual. Pues su tarea está atravesada por el 
gran motivo de la integración de las múltiples lenguas en una única 
verdadera. En esta lengua, ciertamente, las frases, obras y juicios 
aislados no llegan a comunicarse (y siguen dependiendo, por lo tan-
to, de la traducción), pero en ella las propias lenguas -completadas 
y reconciliadas en lo referente a su modo de designar- alcanzan la 
concordancia. Si existe una lengua de la verdad, en la cual están 
conservados, serenos y tácitos, los más profundos secretos a los que 
aspira todo pensamiento, esta lengua de la verdad será la verdadera 
lengua. Y precisamente esta lengua (en cuyo vislumbre y descripción 
consiste la única culminación a la que puede aspirar el filósofo) es la 
que está intensamente oculta en las traducciones. No existe una musa 
de la filosofía, ni tampoco de la traducción. Pero no por ello son un 
ejercicio maquinal, como gustan afirmar los artistas sentimentales. 
Pues existe un ingenio filosófico, cuya esencia consiste en el anhelo de 
esa lengua que comparece en la traducción. “Les langues imparfaites 



22 La Tarea del Traductor

en cela que plusieurs, manque la suprème: penser étant écrire sans 
accessoires, ni chuchotement mais tacite encore l’immortelle parole, 
la diversità, sur terre, des idiomes empéche personne de proférer les 
mots qui, sinon se trouveraient, par une frappe unique, elle-méme 
matériellement la vérité”1. Del mismo modo que lo que se propone 
Mallarmé en estas palabras le resulta estrictamente comprensible al 
filósofo, así también la traducción, debido a sus semillas de aquella 
lengua, está a medio camino entre la poesía y la doctrina. La traduc-
ción es inferior a ambas en influencia, pero no por ello es menor la 
intensidad con la que se graba a sí misma en la historia.

Cuando la tarea del traductor se contempla bajo esta luz, parece 
inevitable que los medios para su resolución se esfumen. Sí, esta 
tarea (hacer germinar en la traducción la semilla de la lengua pura) 
parece irresoluble; no parece posible imaginarle una solución. Pues 
¿acaso no se elimina la posibilidad de una solución cuando la re-
producción del sentido deja de tener fuerza de ley? Y no otra cosa 
es lo que -en términos negativos- se ha expuesto hasta aquí. Fide-
lidad y libertad (libertad para reproducir el sentido y, a su servicio, 
fidelidad para con la palabra) son los manidos conceptos de toda 
discusión sobre traducciones. A una teoría que busque otra cosa 
en la traducción que reproducción del sentido no parecen poder 
servirle de mucho. El uso habitual concibe estos conceptos como 
sometidos a una tensión irresoluble. Pues, ¿qué puede aportar la 
fidelidad a la reproducción del sentido? La fidelidad en la traduc-
ción de las palabras aisladas no consigue casi nunca transmitir el 
sentido que tenía el original. Pues la importancia del sentido para 
el original no se agota en lo designado, sino que surge precisa-
mente a través del modo en que lo designado está unido al modo 
de designar en la palabra particular. Es habitual expresar esto con 
la fórmula de que las palabras conllevan un cierto tono afectivo. 
Por supuesto, la literalidad con respecto a la sintaxis implica, por 
su parte, una renuncia completa con respecto a la transmisión del 
sentido y amenaza directamente con conducir al sinsentido. En el 

1   “Las lenguas, imperfectas en tanto que múltiples; falta la suprema: siendo pensar 
escribir sin accesorios, ni susurros, sino tácita aún la inmortal palabra, la diversidad, sobre 
la Tierra, de los idiomas no impide a nadie proferir las palabras que, si no, serían, por un 
golpe único, ellas mismas materialmente la verdad”.



23Walter Benjamin

siglo XIX, las traducciones de Sófocles realizadas por Hölderlin fue-
ron tenidas por monstruosos ejemplos de tal literalidad. Lo mucho 
que la fidelidad en la transmisión de la forma dificulta la fidelidad 
del sentido es evidente por sí mismo. En consecuencia, la exigen-
cia de literalidad no se deriva del interés de conservar el sentido. 
Este interés recibe mucha más atención (y, consecuentemente, la 
reciben menos la poesía y la lengua) de parte de la indisciplinada 
libertad de los malos traductores. Es necesario, por tanto, entender 
esta exigencia, cuya legitimidad es tan evidente como oculta es su 
justificación, en el contexto más nítido posible. Así como, a la hora 
de recomponer los añicos de una vasija, éstos deben encajar unos 
con otros, sin por ello semejarse, así también debe la traducción, en 
vez de semejarse al sentido del original, apropiarse más bien para 
su propia lengua, hasta el más ínfimo detalle, de su modo de desi-
gnar, para que ambos se vuelvan reconocibles como añicos, como 
fragmentos de una vasija, como fragmentos de una lengua superior. 
Precisamente por ello debe abstraer, en gran medida, de la voluntad 
de transmitir, del sentido; el original solo le resulta esencial en la 
medida en que ha eximido al traductor y a su obra del esfuerzo y 
del orden de lo que se debe transmitir. También en el ámbito de la 
traducción es cierto: Ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ λόγος, en el principio era el Verbo. 
Por otra parte, la lengua de la traducción puede, e incluso debe, 
ceder en lo referente al sentido, para permitir que su intentio resue-
ne no como transmisión, sino como armonía, como crecimiento 
en aras de una lengua en la que su intentio pueda transmitirse. Por 
ello, la mayor alabanza de una traducción, particularmente en la 
época de su aparición, no es el poder leerse como un original en su 
lengua. El significado de la fidelidad, garantizada por la literalidad, 
es más bien el hecho de que a través de la obra consiga escucharse 
el enorme anhelo de la culminación de las lenguas. La verdadera 
traducción es transparente, no oculta el original, no le hace sombra, 
sino que deja que la lengua pura, fortalecida por así decirlo por 
hallarse en su propio medio, caiga con plenitud sobre el original. 
Esto lo permite principalmente la literalidad en la transferencia de 
la sintaxis y precisamente ella es la que muestra que la palabra, y no 



24 La Tarea del Traductor

la oración, es el elemento originario del traductor. Pues la oración 
es el muro de la lengua del original, y la literalidad, sus arcos.

Si la fidelidad y la libertad de la traducción han sido consideradas 
desde siempre como tendencias opuestas, da la impresión de que 
tampoco esta comprensión más profunda de la primera reconcilia 
a ambas, sino que, por el contrario, le niega toda legitimidad a la 
segunda. Pues ¿a qué se refiere la libertad, si no es a la transmisión del 
sentido, que debe dejar de tener fuerza de ley? Sin embargo, incluso si 
el sentido de una configuración lingüística se considera idéntico al de 
aquello que transmite, sigue quedando junto a él (y, al mismo tiem-
po, infinitamente alejado de él), escondido en él o, más claramente, 
fracturado por él o, más vívidamente, más allá de toda transmisión, 
algo definitivo y decisivo. En toda lengua y en sus configuraciones 
hay más allá de lo transmisible algo intransmisible, algo que -según 
el contexto en el que aparezca- será simbolizante o simbolizado. Será 
meramente simbolizante en las configuraciones finitas de las lenguas; 
simbolizado, por el contrario, en el devenir de las propias lenguas. Y 
aquello que busca representarse, o incluso crearse, en el devenir de las 
lenguas, es el núcleo de la propia lengua pura. Y si bien este núcleo, 
de manera oculta o fragmentaria, está siempre presente como lo sim-
bolizado en la vida de las lenguas, en sus configuraciones particulares 
solo puede ser simbolizante. Mientras que en las lenguas aquella 
última esencia, que es la propia lengua pura, está unida tan solo a 
lo lingüístico y a su evolución, en las configuraciones está dotada de 
un sentido grave y extranjero. La única y desmesurada facultad de la 
traducción consiste en eximir a la lengua pura de ese sentido, en con-
vertir lo simbolizante en lo simbolizado, en conquistar la lengua pura 
formada por la evolución de la lengua. En esta lengua pura (que ya no 
designa nada ni expresa nada, sino que en tanto que palabra creadora 
sin expresión es lo designado en todas las lenguas) toda transmisión y 
todo sentido y toda intención terminan por llegar a un estrato en el 
que están destinados a extinguirse. Y precisamente en ella se confirma 
la libertad de la traducción como un derecho renovado y más elevado. 
No con respecto al sentido de la transmisión, pues precisamente la 
tarea de la fidelidad es emanciparse de él. La libertad se muestra más 
bien, por mor de la lengua pura, con respecto a la lengua propia. La 



25Walter Benjamin

tarea del traductor consiste en rescatar a la lengua pura, cautiva en 
la lengua extranjera; en sacarla de la prisión del original y liberarla 
en la transcreación. Por mor de ella rompe el traductor las carcomi-
das barreras de la propia lengua: Lutero, Voss, Hölderlin y George 
ampliaron los límites del alemán. Lo que queda de la relación entre 
traducción y original con respecto a la importancia del sentido se 
puede explicar por medio de una comparación. Así como la tangente 
toca al círculo de manera fugaz en un único punto, siendo el hecho 
de que se toquen, y no el punto en que lo hacen, el que dicta la ley 
por la cual continúa su recta trayectoria, así también la traducción 
toca al original de manera fugaz y en el punto infinitamente pequeño 
del sentido, para, de acuerdo con la ley de la fidelidad, continuar su 
camino propio a través de la libertad de la evolución de la lengua. 
El verdadero significado de esta libertad lo ha caracterizado Rudolf 
Pannwitz, sin nombrarlo ni fundamentarlo, en algunos escritos de 
su libro La crisis de la cultura europea, que junto con las reflexiones 
de Goethe en las notas a su Diván pueden ser considerados lo mejor 
que ha sido publicado en Alemania sobre la teoría de la traducción. 
Allí se afirma: “Nuestras traducciones, incluyendo las mejores, parten 
de un principio erróneo: pretenden alemanizar lo indio, lo griego y 
lo inglés, en vez de indianizar, helenizar o britanizar lo alemán; tie-
nen más reverencia frente a los usos de la propia lengua que frente 
al espíritu de la obra extranjera ... El error de principio que comete 
el traductor es tratar de asentarse en el estado contingente en el que 
se halla su propia lengua, en vez de contribuir a su movimiento; 
particularmente cuando traduce desde una lengua profundamente 
extranjera debe inmiscuirse hasta los últimos elementos de la propia 
lengua, allí donde palabra, imagen y tono confluyen; debe ampliar 
y profundizar su lengua por medio de la extranjera; en general no 
se tiene idea de lo factible que es esto, del alto grado en que toda 
lengua se deja modificar; la diferencia entre lenguas es poco mayor 
que la que existe entre dialectos, desde luego no cuando se las trata a 
la ligera, sino cuando son tomadas en toda su gravedad”.

El grado en el que una traducción corresponde al espíritu de esta 
forma se determina de manera objetiva por medio de la traducibi-
lidad del original. Cuanto menor sea el valor y la dignidad de su 



26 La Tarea del Traductor

lengua, cuanto mayor sea lo transmitido, menos podrá extraer de él 
la traducción, hasta el caso límite en el que la preponderancia del 
sentido, lejos de constituir un pilar para una traducción plenamente 
adecuada a su forma, la condena al fracaso. Cuanto más elevada sea 
una obra, más traducible será, incluso por medio del más fugaz roce 
de su sentido. Esto solo es aplicable, naturalmente, al original. La 
traducción, por el contrario, demuestra ser intraducibie, no por la 
transcendencia, sino precisamente por la fugacidad con la que el sen-
tido se haya en ella. Para esta cuestión, como para todas las relevantes, 
las traducciones de Hölderlin, particularmente las de ambas tragedias 
de Sófocles, representan una confirmación. En ellas, la armonía de 
las lenguas es tan profunda, que el sentido solo es tocado por la 
lengua como un arpa eólica lo es por el viento. Las traducciones 
de Hölderlin son paradigmas de su forma; se comportan, incluso 
frente a la más completa traducción de sus textos, como el arquetipo 
frente al modelo, como muestra la comparación de las traducciones 
de Hölderlin y Borchardtschen de la tercera oda pitica de Píndaro. 
Precisamente por ello habita en ellas más que en cualquier otra el 
inmenso y original peligro de toda traducción: que las puertas de una 
lengua tan ampliada y violentada se cierren y encierren al traductor 
en el silencio. Las traducciones de Sófocles fueron la última obra de 
Hölderlin. En ellas, el sentido cae de abismo en abismo, hasta que 
amenaza con perderse en las profundidades sin fondo de la lengua. 
Pero acaba habiendo un detenimiento. El texto sagrado es el único 
en el que el sentido ha conseguido dejar de ser el dique entre el tor-
rente de la lengua y el torrente de la revelación. Allí donde el texto 
pertenece de manera inmediata, no por mediación del sentido, sino 
por su literalidad, a la verdadera lengua, a la verdad o a la doctrina, 
es de punto a punto traducible. No precisamente por mor del texto, 
sino de la lengua. Frente al texto, se le exige a la traducción una con-
fianza tan ilimitada, que en ella deben unirse sin tensión -por medio 
de la versión interlineal- literalidad y libertad, del mismo modo en 
que lengua y revelación se unen en el texto. Pues en alguna medida 
todos los grandes escritos, y principalmente los sagrados, incluyen 
entre líneas su traducción virtual. La traducción interlineal del texto 
sagrado es el paradigma o ideal de toda traducción.



II

WALTER BENJAMIN: EL MESIANISMO Y LA 
TRADUCCIÓN

Efraín Kristal





29

Gershom Scholem advierte que su amigo Walter Benjamin “intentò 
mostrar cómo las ideas estéticas están relacionadas con las cate-
gorías teológicas”2. Esta observación es pertinente para “La tarea 
del traductor” (1923) que Benjamin escribió, según Scholem, en 
la cúspide de su período teológico, cuando más estaba preocupado 
por el tema mesiánico.

En “La tarea del traductor”, Benjamín plantea una serie de pro-
puestas con resonancias teológicas como si se tratara de hechos 
metafísicos que no requieren demostración3. Supone, por ejemplo, 
que hasta el final mesiánico de sus historias (ans messianische Ende 
ihrer Geschichte) las lenguas de los seres humanos no estarán en 
condiciones de revelar plenamente lo que yace escondido en ellas. 
El final mesiánico al que Benjamin se refiere será un momento de 
“revelación” (Offenbarung)4. Hasta entonces la traducción permite 
constatar cuán lejos está lo oculto de la revelación (wie weit ihr 
Verborgenes von der Offenbarung entfernt sei); y facilita el intento 
de un crecimiento sagrado de las lenguas (die Probe auf jenes heilige 
Wachstum der Sprachen zu machen) en lo que él llama “la eterna 

2   G. Scholem, “Walter Benjamin”, On Jews and Judaism in Crisis, Nueva York, 
Schocken, 1976, p. 185. Todas las traducciones de lenguas extranjeras, salvo las citadas 
dando nombre del traductor, son mías.

3   En su ensayo Benjamin no ofrece argumentos en apoyo de sus observaciones, las cuales 
se conectan mediante una lógica interna, como las piezas de un rompecabezas incompleto 
en el que sólo se entreve la imagen de lo que éste representa. Sus afirmaciones -ya lo han 
señalado sus comentaristas- necesitan de interpretación a fin de ser completadas; y sus 
juegos de palabras, paradojas, ambigüedades y conceptos, sugerentes pero incompletos 
crean dificultades considerables a sus traductores (algunos exegetas de Benjamin insisten 
en la imposibilidad de traducir este texto). La traducción del ensayo al inglés tiene fallos 
tan grandes que es difícil comprender su éxito e influencia ejercidos en los críticos literarios 
que lo han leído en ese idioma.

4   Brian Britt afirma que para Benjamin el crecimiento de la lengua pura va mano a 
mano con el crecimiento de las religiones. Benjamin, sin embargo, no elabora esta idea. 
Cf. Britt, Walter Benjamin and The Bible, Nueva York, Continuum, 1996, p. 54.



30 Walter Benjamin: El Mesianismo y la Traducción

supervivencia” (ewige Fortleben) de la obra escrita. Con la revelación 
todas las lenguas se habrán de integrar en un lenguaje puro (die reine 
Sprache) que revelará la Palabra a la que toda lengua aspira, la Pala-
bra creadora que nada expresa (ausdruckloses und schóperisches Wort 
das in alien Sprachen Gemeinte ist). Esta Palabra sagrada extinguirá 
todos los mensajes, los sentidos, y las intenciones de las lenguas (alle 
Mitteilung, aller Sinn und alie Intentionen). La tarea del traductor, 
desde esta perspectiva, es la de contribuir a “rescatar ese lenguaje 
puro confinado en el idioma extranjero para el idioma propio”.

Scholem dice que la prosa de Benjamin se parece a “la Escritura 
Sagrada de un iniciado”5. Y es precisamente a Scholem a quien cabe 
recurrir para comprender los presupuestos teológicos del autor de 
las Iluminaciones. En su libro sobre las corrientes de la mística judía, 
dedicado a la memoria de Benjamin, expone (sirviéndose de un 
vocabulario técnico a veces idéntico al benjaminiano) una teoría 
de la contemplación mística de la Escritura sagrada. Al cabalista le 
importan poco las intenciones de los autores de los textos sagrados, 
y el significado original de los mismos; le importa, en cambio, la 
supervivencia del texto sagrado: “las escrituras sagradas llevan una 
vida que puede ser enteramente independiente de las intenciones 
de sus autores. Aquello que se puede llamar la supervivencia de una 
obra, los aspectos que descubren en ella generaciones futuras, tie-
nen con frecuencia mayor importancia que su significado original. 
Pero en cualquier caso, “¿quién conoce el significado original de un 
libro sagrado?”6. El cabalista no busca el significado del texto, sino 
la palabra creadora que es el nombre de Dios: “Toda la Creación -y 
éste es un principio importante para todos los cabalistas- es, desde 
el punto de vista de Dios, nada más que una expresión de su ser 
oculto (seiner Verborgenen Wesens) que... encuentra su perfección en 
el sagrado nombre de Dios. Todo lo vivo se constituye por el len-
guaje de Dios, y ¿qué podría ser en última instancia aquello que la 
revelación (Offenbarung) revela (offenbart) sino el nombre de Dios?”. 

5   Scholem, “Walter Benjamin and his Angel”, On Jews and Judaism in Crisis, ob. 
cit., p. 198.

6   Scholem, Die judiscbe Mystic in ihren Hauptströmungen, Frankfurt, Suhrkamp, 
1967, p. 15.



31Efraín Kristal

De acuerdo con esta teoría, el valor del lenguaje no es semántico sino 
místico: no es el significado sino el reflejo de la naturaleza espiritual 
(geis- tiges Wesen) del mundo que se entrevé parcialmente en cada 
uno de los lenguajes imperfectos de los humanos, y que está presente 
en el hebreo: “El lenguaje en su forma más pura (reinsten Wesen), la 
del hebreo, está unido a la más profunda esencia espiritual (geistigen 
Wesen) del mundo; tiene, en otras palabras, un valor místico”.

El cabalista puede prescindir de los elementos utilitarios y co-
municativos del lenguaje. Su operación hermenéutica consiste en 
la contemplación de las letras y las configuraciones del idioma sa-
grado (del hebreo): “Las letras individuales y sus combinaciones 
no necesitan como tales tener ningún ‘sentido’ (Sinn); al contra-
rio, es con frecuencia una ventaja que no parezca que signifiquen 
(bedeuten) nada, y así estarán en menores condiciones de distraer 
nuestra atención”. El cabalista (que puede prescindir también de 
las palabras) busca la palabra sagrada y creadora del lenguaje puro. 
El procedimiento hermenéutico benjaminiano, para alcanzar fines 
equivalentes, es la traducción.

A partir de sus presupuestos teológicos Benjamin corrige las ideas 
de una tradición germánica (que incluye a Goethe) sobre la traduc-
ción. Para Goethe la traducción de un texto extranjero que se lee 
como si se hubiera escrito en el idioma del traductor es “parodís-
tica” (parodistiche)7. Este tipo de traducción soslaya los elementos 
del idioma extranjero que no existen en el idioma del traductor al 
presuponer, equivocadamente, que “para cada fruta extranjera debe 
haber un sustituto que crece en su propia tierra”. El método parodís-
tico que el gran público literario suele preferir es inferior a aquel que 
busca “una perfecta identidad entre la traducción y el original para 
que la traducción no exista en vez de original, sino que pueda tomar 
su lugar”. Según Goethe, la traducción que “intenta identificarse con 
el original se aproxima a la versión interlineal y facilita enormemente 
la comprensión del original”. Al igual que Goethe, Benjamin con-
sidera inferior la traducción que se lee como si hubiera sido escrita 
en el idioma del traductor y prefiere, por ello, la versión interlineal, 

7   J. W. Goethe, West-Östlicher Divan. Teil I, ed. de Hendrik Birus, Frankfurt, Deuts-
cher Klassiker verlag, 1994, p. 280.



32 Walter Benjamin: El Mesianismo y la Traducción

pero a diferencia suya no toma en cuenta el efecto de la traducción 
en el lector. Por eso empieza su ensayo sobre la traducción con esta 
advertencia: “Ante una obra de arte o forma artística [y para Benja-
min la traducción es una forma artística porque su contenido no es 
ni debería ser otro que el del original] tener en cuenta al receptor no 
favorece jamás el conocimiento de éstas”. El conocimiento de una 
traducción depende de la esencia de la obra, no de su recepción.

Según Benjamín la obra de arte (Kunstwerk) o la forma artística 
(Kunstform) son expresiones de la existencia (Dasein) y de la esen-
cia (Wesen) del ser humano. Benjamin establece un hito entre los 
aspectos corporales y espirituales del ser humano con la obra de arte 
para dar a entender que la esencia (Wesen) de la obra de arte, como 
la esencia del ser humano, no tiene que ver con su utilidad8. Como 
Willis Barnstone ha señalado, la traducción no es para nuestro autor 
“una transferencia de significados entre dos idiomas”9. Lo impor-
tante de una traducción no es ni lo que comunica (Mitteilung) ni lo 
que afirma (Aussage), sino su esencia (Ihr Wessentliches).

Una obra es “traducible”, aunque sea imposible de traducir por-
que, para Benjamin, la traducibilidad es una manera de indicar que 
la obra contiene una esencia (Wesen). Para discutir la traducibilidad 
trae a colación la relación entre la esencia de una obra y su significado 
(Bedeutung). Una traducción capta la esencia del original por medio 
de un significado determinado (eine bestimmte Bedeutung). El signi-
ficado (Bedeutung) es necesario para que una traducción nos remita 
a la esencia del original, pero no es relevante para el original cuya 
esencia, invariable, no depende ni de su propio significado original ni 
del significado de su traducción. Una traducción sólo puede captar la 
esencia de la obra de modo provisional porque los significados de los 
textos cambian con el texto. No viene al caso traducir una traducción 
que dejará de revelar la esencia original cuando su significado cambie.

8   A Benjamin le interesa la esencia (Wesen) de la obra. En español esta palabra se 
suele traducir como “esencia”, “naturaleza” o “ser”. La primera vez que Benjamin usa el 
término Wesen en su ensayo sobre la traducción, lo hace para diferenciar la existencia de 
la esencia del ser humano. La segunda vez que lo usa le atribuye características corporales 
y espirituales (leibliches und geistiges Wesen) a la obra de arte. Cf. “Die Aufgabe”, p. 50.

9   Barnstone, The poetics of translation. History, Tbeory, Practice, New Haven, Yale 
U. Press, pp. 246-47.



33Efraín Kristal

Miguel Gallego Roca dice lo esencial cuando afirma que para 
Benjamin “la supervivencia de la obra literaria implica la modifi-
cación del original, su evolución y renovación”10. La supervivencia 
de una obra, a juicio de Benjamin, depende de los cambios en su 
significado, y sus traducciones contribuyen a esos cambios, pero ha-
bría que añadir que lo que se modifica y se renueva no es la esencia 
(Wesen) sino el significado (Bedeutung) de la obra. De otro modo se 
podría caer en la confusión de Paul De Man y de otros que ignoran 
la dinámica de los conceptos de “Wesen” y “Bedeutung” en el ensayo 
de Benjamin. De Man cree que la traducción es para Benjamin una 
“desarticulación del original” que “mata el original al descubrir que 
ya estaba muerto”11. Esta agresiva interpretación, que corresponde a 
su propio acercamiento al lenguaje, está basada en un equívoco que 
consiste en leer lo que Benjamin dice del significado (Bedeutung) de 
una obra como si se aplicara a su esencia (Wesen). Los significados, 
efectivamente, se renuevan en la supervivencia (Forileben) de la obra, 
mas no su esencia (Wesen). Hablar de la “desarticulación” del original 
o de su “muerte” es atribuirle al autor términos y conceptos que él no 
usa y que son ajenos a sus intuiciones centrales sobre la traducción.

A juicio de Benjamin la traducción ilumina los propósitos esen-
ciales de las lenguas porque éstas “están emparentadas en lo que 
quieren decir” (was sie sagen wollen), no hay para él, sin embargo, 
un lenguaje puro: un lenguaje humano que puede decir todo lo 
que quiere decir. Cada idioma contiene un fragmento del lenguaje 
puro, y la traducción facilitaría la integración de los fragmentos de 
los idiomas12. Si en su especulación sobre la obra literaria Benjamín 

10   M. Gallego Roca, Traducción y literatura: Los estudios literarios ante las obras 
traducidas, Gijón, Júcar, 1994, p. 28.

11   Paul De Man, “Conclusions Walter Benjamin’s The task of the translator”, Mes-
senger Lecture, Cornell University, March, 4 (1983); Yale French Studies, 69 (1985), 
pp. 36-37. Una versión española puede verse en Paul De Man, La resistencia a la 
teoría, Madrid, Visor, 1990.

12   Benjamin es más optimista que Ortega, para quien el concepto de un lenguaje puro 
sería incoherente: “Cada pueblo calla unas cosas para poder decir otras. Porque todo sería 
indecible. De aquí la enorme dificultad de la traducción: en ella se trata de decir en un 
idioma precisamente lo que este idioma tiende a silenciar.

Pero, a la vez, se entrevé lo que traducir puede tener de magnífica empresa: la revelación 
de los secretos mutuos que pueblos y épocas se guardan recíprocamente y tanto contribuyen 
a su dispersión y hostilidad; en suma, una audaz integración de la Humanidad”. (Ortega y 



34 Walter Benjamin: El Mesianismo y la Traducción

ponía en relación los conceptos de “Bedeutung” y de “Wesen”, en 
su especulación sobre el lenguaje puro matiza esta relación con los 
conceptos de lengua (Sprache) y de contenido (Gehalt). La traducción 
de una obra literaria es un medio para descubrir el “contenido” de 
un idioma: un fragmento del lenguaje puro13.

Para apoyar sus intuiciones, Benjamin ofrece una serie de 
metáforas sugerentes aunque lacónicas: la traducción interlineal es 
como una ventana a través de la cual la esencia (Wesen) de la obra 
ilumina el texto original; si el original es como la fruta y su corteza, 
la traducción es como el manto de un rey; la traducción es una línea 
tangente que toca al círculo del original “en el punto infinitamente 
nimio del sentido, para luego continuar con su trayectoria más sin-
gular”; y “la frase es el muro erigido ante la lengua del original, y la 
literalidad es el arco”.

Las afirmaciones benjaminianas y sus metáforas no son una guía 
capaz de comprender “la tarea del traductor [que] consiste en redi-
mir en la propia esa lengua pura desterrada en la extraña, liberar la 
lengua cautiva en la obra al verterla en otra”.

Benjamín no deja, sin embargo, de ofrecer dos orientaciones 
prácticas: (1) la traducción no debe ocuparse del sentido (Sinn), que 
es la inquietud del mal traductor que desea traducir los mensajes 
(Mitteilungen) o las afirmaciones (Ausagen) del original. Y (2) el ún-
ico medio para traducir evitando el sentido, según Benjamín, es la 
traducción literal (la que traduce palabra por palabra) de la versión 
interlineal: “Ha de exigirse una confianza tan ilimitada en la traduc-
ción que forzosamente han de coincidir en ella sin la menor violen-
cia, la fidelidad y la libertad, en forma de versión interlineal, como 
coinciden en los textos mencionados el lenguaje y la revelación”.

La traducción interlineal tradicional depende del conocimiento 
de las equivalencias de los sentidos de las palabras en los idiomas. 
¿Cómo se puede hacer una traduccion interlineal sin tener en cuenta 

Gasset, “Miseria y esplendor de la traducción”, p. 444). Mientras que para Ortega el objeto 
de la traducción es la integración de la humanidad, para Benjamin es la integración de las 
lenguas a fin de tener acceso al lenguaje puro.

13   Benjamin no indica cuál es el criterio para identificar estos fragmentos al traducir; 
y tampoco indica cómo se podría identificar el fragmento que se encontraría en el idioma 
del traductor.



35Efraín Kristal

el concepto del sentido, por lo menos el sentido de las palabras ai-
sladas que permita los intercambios necesarios de un idioma a otro 
con la ayuda, por ejemplo, de un diccionario bilingüe?14 No explica 
Benjamin su método de determinación de las equivalencias entre 
las palabras de dos idiomas. Supongamos, no obstante, que algún 
traductor inspirado logre encontrarlas sin tomar en consideración 
los sentidos de las palabras, y que consiga acceder a un lenguaje 
mediante el cual se pueda decir todo lo que se quiere decir; algo 
que podríamos concebir, por lo menos, como una ficción. ¿Qué 
seguridad tendríamos entonces de que ese lenguaje, además de puro, 
contuviera la “palabra creadora” (schöperiscbes Wort) que es, según 
Benjamin, el producto final de la revelación?

El cabalista le lleva a nuestro pensador dos ventajas fundamen-
tales para llegar a fines parecidos: puede prescindir del sentido de 
la obra que contempla; y tiene la convicción (avalada por su fe re-
ligiosa) de que el hebreo es un lenguaje puro y sagrado. Benjamin, 
en cambio, sabe que no maneja ningún lenguaje puro y, asimismo, 
carece de la fe que avalaría sus presupuestos metafísicos.

El ensayo de Benjamín, como las parábolas y las paradojas de su 
admirado Kafka, está diseñado para resistir la interpretación. Pare-
ciera que Benjamin evoca el mismo trasfondo teológico de Kafka y 
las mismas ambivalencias religiosas. Las categorías estéticas y filosóf-
icas serían entonces para Benjamín lo que la ficción es para Kafka: 

14   El cabalista, que es el modelo de Benjamin, puede prescindir del sentido porque su 
procedimiento es la contemplación y el sorteo de las letras hebreas de los textos sagrados. 
Pero Benjamin quiere traducir palabra por palabra de un idioma a otro sin recurrir al senti-
do, y ese procedimiento no es posible sin algún diccionario bilingüe (o sin el conocimiento 
previo de las posibles equivalencias entre las palabras de dos idiomas, que es otra manera 
de decir lo mismo). Quiéralo Benjamin o no, el concepto de sentido es ineludible para 
la traducción que busca las equivalencias entre las palabras de dos idiomas: los autores de 
los diccionarios no pueden obrar sin tener en cuenta el sentido de las palabras. El sentido 
de las palabras es imprescindible para encontrar las equivalencias entre las mismas porque 
todo diccionario depende de él, y porque el concepto de un diccionario definitivo, como 
ha demostrado Quine, es una falacia: dos manuales de traducción pueden ser compatibles 
con todas las disposiciones lingüisticas observables, e incompatibles entre sí. (Véase “Trans-
lation and Meaning”, Word and Object, Boston, M.I.T. Press, 1960, pp. 26-79). Benjamin 
no ofrece ninguna indicación para determinar las equivalencias entre las palabras de dos 
idiomas, quizá porque no es posible elaborar una teoría de la traducción literal compatible 
con los procedimientos hermenéuticos del cabalista (a menos que se recurra a la ficción de 
algún equivalente de los diccionarios sagrados). A diferencia de la contemplación mística 
del cabalista la traducción no puede prescindir del sentido de las palabras y de las oraciones.



36 Walter Benjamin: El Mesianismo y la Traducción

un medio destinado a exhibir su torturado agnosticismo. Quizá por 
eso Gershom Scholem (que conoce los fundamentos teológicos del 
mesianismo judío mejor que el propio Benjamin) llamó a su amigo: 
“un teólogo naufragado en el mundo secular”15.

Las reflexiones benjaminianas sobre la traducción han produci-
do sin duda iluminaciones en muchos de sus exegetas, si bien sus 
propios admiradores entienden que su ensayo no ofrece ni una guía 
práctica para traducir ni una teoría sistemática de la traducción16.

15   Scholem, “Walter Benjamin”, cit., p. 187.
16   Benjamin tiene exegetas que le admiran extraordinariamente. Hannah Arendt ha 

hecho hincapié, por ejemplo, en “el don del pensamiento poético benjaminiano. Según 
Arendt el pensamiento de Benjamin rehúsa la investigación de las funciones utilitarias o 
comunicativas de las creaciones lingüísticas, pero las comprende en su forma cristalizada y 
fragmentaria como enunciados sin intenciones ni función comunicativa de una esencia del 
mundo” (del prólogo de la versión inglesa de Illuminations, Suffolk, Fontana, 1982, p. 50).




