
JAMES BROWN SCOTT

FRANCISCO SUÁREZ
(1548-1617)

Serie Documenta
Recensión





James Brown Scott

FRANCISCO SUÁREZ
(1548-1617)

Edición e introducción de P. Aullón de Haro

Ediciones Revista Recensión



COLECCIÓN DOCUMENTA RECENSIÓN

https://revistarecension.com/comite/

© De esta edición y su introducción, P. Aullón de Haro. 2025

Edición Digital

ISSN: 2659-5028

James Brown Scott, Francisco Suárez (1548-1617) , ed. de P. Aullón de Haro, Madrid, 
Revista Recensión, 2025.



INTRODUCCIÓN





7

El origen español del Derecho Internacional moderno (1928), 
la obra del gran jurista norteamericano James Brown Scott, 
desgraciadamente apenas tenida en cuenta por la crítica filosófica, 
es pieza fundamental del movimiento filosófico y político 
internacionalista que se extendió por Europa y América en el 
periodo de entreguerras del siglo XX. En cuanto a la particularidad 
española, la obra es asimismo parte fundamental de lo que puede 
considerarse el primer momento de las tres fases o intentos 
reconstructivos operados sobre la Escuela de Salamanca durante 
en el mismo siglo XX en España, pues acompañó a la creación de 
la Asociación Francisco de Vitoria y su Anuario y a la creación de 
la Cátedra Francisco de Vitoria en la Universidad de Salamanca. 
Tanto la Guerra civil española como la Segunda Guerra Mundial 
intervinieron y recondujeron el proceso filosófico-político 
internacionalista, especialmente en el caso español, en cuyo ámbito 
sin embargo, y con cierta proyección hispanoamericana, tuvieron 
lugar dos nuevos momentos de elaboración y reconstrucción que 
suceden al primero referido, en el que fue actor destacado James 
Brown Scott. Los otros dos momentos posteriores se pueden 
resumir en: (1) la celebración de la efeméride del cuarto centenario 
de la muerte de Francisco de Vitoria, las obras dedicadas a este 
por Antonio Truyol Serra, el cuarto centenario del nacimiento de 
Francisco Suárez así como la gran Exposición bibliográfica dedicada 
en 1948 a este en la Biblioteca Nacional de España: “Filosofía 
Española y Portuguesa de 1500 a 1650. Repertorio de fuentes 
impresas”; (2) la creación y publicación de la colección “Corpus 
Hispanorum de Pace" (Volumen de Índices I-XXV, 1987), ideada 
por Luciano Pereña, autor de importantes estudios y ediciones de 
la obra de Suárez. 



8 Introducción

La primera parte de la obra es un fresco histórico-teórico 
sobre el descubrimiento de América y el Derecho Internacional 
(pp. 45-111); en lo que sigue se suceden tres partes como ensayos 
notables sobre Francisco de Vitoria, Baltasar de Ayala y la Guerra 
de Filipinas, y Francisco Suárez, a los que cierra una Conclusión. Es 
decir, el primero y el último de los grandes maestros salmanticenses 
más el intermedio de una temática relevante dentro del curso del 
internacionalismo práctico y, elípticamente, de la convulsión 
producida por el conflicto hispano-norteamericano del 98 con que 
España pierde las provincias insulares de ultramar. A mi juicio, 
entre otras cosas, la obra formalmente siguió en parte relevante de 
la misma el modelo de La cultura del Renacimiento en Italia, del 
hispanófobo Jacob Burckhardt, obra de la que a su vez es respuesta 
por cuanto de forma semejante ofrece y viene a situar de hecho, 
junto al Renacimiento artístico y Florencia, el Renacimiento 
filosófico y Salamanca. 

En 2024 el Instituto Juan Andrés de Comparatística y 
Globalización ha publicado la primera edición moderna 
propiamente dicha de El origen español del Derecho Internacional 
moderno, ahora ampliada mediante y otros escritos, sobre materia 
internacionalista relativa sobre todo al derecho de la mujer. La 
primera edición del original data de 1928 y se editó en Valladolid 
(Universidad de Valladolid, Publicaciones de la Sección de Estudios 
Americanistas, en Talleres Tipográficos Cuesta, XXV + 247 pp.) 
y no en Salamanca por problemas laborales de imprenta en esta 
última ciudad. Es importante advertir cómo obra tan relevante ha 
tenido tan relativamente escasa recepción. Ello atañe sin duda tanto 
a razones ideológicas y de posguerra como a la no presencia viva 
del autor desde 1943, año en que fallece, así como a las banderías 
tanto dentro de los estudios internacionalistas como de la Escuela 
de Salamanca

Como el título de la obra indica, esta primera edición vio la 
luz en lengua española, mientras que la primera edición de lengua 
inglesa solo aparecería en 1934 (Oxford, At the Clarendon Press / 



9Pedro Aullón de Haro

London, Humphrey Milford, acompañada de un Preface de 1932 y 
un Post-scriptum de 1933); asimismo la primera edición, española, 
iba provista de un prólogo del internacionalista Barcia Trelles, 
actualmente de lectura irrelevante y por ello de él se prescinde en 
nuestra nueva edición recientemente publicada. Nuestra edición 
revisa textualmente la de Valladolid, impresa en situación no muy 
favorable, con premuras y además compuesta mediante textos 
resultado de la mano de un hablante no nativo en lengua española. 
Por lo demás, acaso convenga recordar que la edición anglosajona, 
de notables calidades de concepto y materiales, va precedida de una 
cita del Dr. Samuel Johnson que comienza: “I love the University 
of Salamanca…”. 

El último capítulo de la obra de Brown Scott, previo a 
su Conclusión, corresponde a un texto general y valioso, 
autónomamente legible y lúcido que versa sobre “Francisco Suárez 
(1548-1617)” y que en realidad forma pareja con otro capítulo 
anterior dedicado a Vitoria. Es uno de los escritos que a mi modo 
de ver y en razón del lugar en que se publicó por vez primera, mejor 
puede desempeñar la función de homenaje al gran filósofo al tiempo 
que contribuye a la bibliografía del mismo y su reconstrucción

P. A. de H.





11

Francisco Suárez (1548-1617)

No puede considerarse a Francisco Suárez como internacionalista 
en el sentido específico del vocablo; fue un teólogo de la cabeza a 
los pies, a quien sus contemporáneos consideraron como astro de 
primera magnitud entre los jesuitas. Y lo que no siempre sucede, la 
posteridad ha confirmado, respecto de Suárez, el veredicto de los 
hombres de su tiempo. Ninguno más familiarizado que él con los 
libros escolásticos y, ciertamente, muy pocos escribieron con mayor 
extensión y ninguno de ellos con mejores resultados. Sus obras teoló-
gicas, como tales, no entran en nuestro tema; sus doctrinas relativas a 
las relaciones de la Iglesia y del Estado y sus teorías de Gobierno, los 
deberes del Príncipe de un lado y de otro, los derechos del súbdito, 
no nos atañen de una manera especial. Nuestro interés está más 
bien en la parte de sus amplios escritos que se refiere al Derecho 
Internacional y, de preferencia, en ciertos capítulos de su Tratado 
De Legibus ac Deo legislatore publicado en 1612 y el título De Bello 
contenido en la Sección tercera, que forman parte de De Charitate 
en su tratado De triplice virtute theologica, publicado en 1621. Por 
consiguiente, la influencia de Suárez, por lo menos la que se debe 
a estos dos tratados, fue entre 1612 y 1621, es decir, un período 
de nueve años. No puede decirse que como internacionalista haya 
ejercido influencia en los publicistas españoles del siglo XVI, ya que 
las obras de aquellos se publicaron antes que las de Suárez fueran 
preparadas y publicadas y las ideas contenidas en los dos tratados de 
Suárez que acabo de mencionar no pudieron, por la misma razón, 



12 James Brown Scott

haber influido en Gentilis para la publicación de sus propias obras, 
sobre las que descansa su reputación de internacionalista. La con-
tribución, pues, que Suárez prestó al Derecho Internacional pudo 
haber influido solamente en Grocio, entre sus contemporáneos.

Por propia confesión de Grocio, sabemos que él estaba muy fami-
liarizado con las obras filosóficas y teológicas de Suárez, las cuales es-
timaba en alto grado. Sabemos igualmente que conocía muy bien De 
Deo Legislatore, porque hace unas tres referencias a él en las notas de 
su Tratado. Sin embargo, podemos estar se- guros que la influencia 
de Suárez en Grocio fue mayor de la que pudiera deducirse de esas 
tres referencias. Como dice el Dr. van Vollenhoven, las relaciones 
entre los dos no son muy claras y necesitan ser aclaradas. De todos 
modos, el hecho es que cuando Suárez abandonó la pluma –murió 
en 1617– se encontraban a la mano los materiales para un tratado 
sistemático acerca de la ley de las naciones, hecho que el Dr. Kosters, 
Juez de la Corte Suprema de los Países Bajos, indica en una forma 
figurada, pero no por eso menos verdadera, en su admirable contri-
bución a la teoría general del Derecho Internacional, intitulada Los 
fundamentos del Derecho de Gentes, publicada en 1925, con ocasión 
del aniversario trescientos de la obra de Grocio: «Hemos llegado a 
la plenitud de los tiempos; una mano se tiende para recoger el fruto 
ya maduro»1.

Antes de entrar en el examen de las dos obras de Suárez que 
hemos señalado para su estudio, debe decirse que Suárez o bien 
él mismo escogió o le fue permitido por su Orden dedicarse ex-
clusivamente a una carrera académica, y que así como Vitoria fue 
profesor en Salamanca, la primera Universidad de España, Suárez 
fue profesor en la primera Universidad de Portugal, Coímbra, en-
tonces bajo el dominio español. La diferencia entre ellos, en lo que 
al Derecho internacional se refiere, fue que Vitoria enseñaba desde 
la cátedra de la Universidad aquellos principios de la ley de las na-
ciones que sirven de fundamento a la moderna escuela de Derecho 
Internacional, tratando en público los problemas internacionales de 
la época; la concepción fundamental de Suárez es, omitiendo por 
el momento la ley civil o municipal, que los dos sistemas de ley, la 

1   Les Fondements du Droit des Gens, J. Kosters Bibliothèque Visseriana, Tomo IV, p. 32.



13Francisco Suárez

natural y la ley de las naciones, son dos sistemas separados, si bien 
no puede desconocerse que tienen ciertos puntos comunes. Como 
jesuita y gloria de su Orden –según sus contemporáneos y la poste-
ridad– Suárez fue de preferencia escolástico y catedrático. Modesto 
y retraído, quiso hacer una vida aparte del mundo de los negocios, 
los cuales, sin embargo, entendía y apreciaba. Alcanzó en alto grado 
la confianza de su Iglesia y de su Rey y en más de una oportunidad 
accedió a los deseos de una y otro, poniendo sus conocimientos y su 
persona a su disposición. Invitado por el Papa, escribió una defensa 
de la Iglesia –Defensio fidei catholicae et apostolicae adversus anglica-
nae sectae errores– contra el juramento de obediencia impuesto por 
Jacobo I de Inglaterra; y a petición del temible Felipe II, hubo de 
abandonar España y trasladarse a Portugal, entonces dependencia 
española, para aceptar una cátedra en la Universidad de Coímbra. 
Escribió y enseñó como teólogo, filósofo y metafísico, con plenitud 
de conocimientos y, dentro de los límites de sus creencias religiosas, 
con un espíritu de independencia. Honrado en pensamiento y en 
acción, la verdad, una e indivisible, nunca sufrió en sus manos. Su 
opinión, en cualquier asunto de que él se ocupara, se tuvo como la 
última palabra por sus correligionarios y sus dispersas e incidentales 
observaciones acerca del origen y naturaleza del Derecho Interna-
cional, son fundamentales en substancia y clásicas en la forma. En 
cierta oportunidad hubo de tratar de la guerra en relación con la 
caridad, que es la tercera parte de De triplici virtute theologica escrita 
en sus últimos años y publicada en 1621, cuatro años después de 
su muerte, acaecida a la edad de 69 años. A propósito de esa obra, 
expresó el profesor belga Nys, en 1882, lo que es ahora opinión del 
experto: «Suárez se distingue por un orden, una claridad admirables; 
no es precisamente un jurisconsulto, pero ostenta las más elevadas 
cualidades del filósofo. Él ocupa uno de los primeros rangos entre 
los fundadores de nuestra disciplina... la caridad cristiana ilumina los 
escritos de Suárez»2. Al año siguiente el sabio crítico agregó que no 
creía que fuera posible encontrar en la obra de Grocio nada mejor 
que la trigésima Disputatio de la tercera parte de la Opus de triplici 
virtute theologica de Suárez. 

2   Ernest Nys, Les origines du Droit International. Harlem, 1894, p. 138.



14 James Brown Scott

En su obra De Legibus ac Deo Legislatore, publicada en 1612, 
Suárez expresó sus ideas acerca de la ley natural, la ley municipal o 
civil, la ley del Estado o Nación y la ley de las Naciones. Este trabajo 
proporcionó a Grocio y a los internacionalistas de nuestros tiempos 
y generaciones, una apropiada filosofía del derecho. Sin duda alguna 
puede decirse que la inmensa reputación de que merecidamente goza 
Suárez, entre los que se interesan en la teoría y ejercicio del Derecho, 
tanto internacional como municipal, se debe a su análisis de estas 
tres ramas de la jurisprudencia, que causó la admiración de sus con-
temporáneos y de sus predecesores, pero que no debe sorprendemos 
hoy, si nos tomamos el trabajo de registrar las páginas del tratado 
De Legibus ac Deo Legislatore.

Las dos disquisiciones de Vitoria sobre los indios, terminan con 
una breve declaración de la ley que los españoles deben aplicar en 
caso de guerra con los aborígenes del Nuevo Mundo; el tratado de 
Ayala se refiere a las leyes de la guerra que consideraba aplicables a 
las revueltas en países inferiores, más bien dicho, de raza negra, por 
sentimientos y cuestiones religiosas; las opiniones dadas por cuatro 
de las Órdenes religiosas en Filipinas, establecían las leyes y reglas de 
la guerra, aplicables a una rebelión en la que los asuntos religiosos no 
tuvieron nada que ver. El tratado de Suárez, respecto de la guerra, 
puede tomarse como el estudio desapasionado de la materia, estable-
ciendo las causas de guerra, sus fines y propósitos y los métodos por 
los cuales debe conducirse. Es la culminación de la escuela española 
sin referencia a casos especiales y sin otra tesis que la de mantener la 
causa sagrada de la Justicia y de la Caridad. Fue la declaración final 
del pensamiento español, antes de que las Ideas de los publicistas es-
pañoles fueran sistematizadas y refundidas en el Tratado acerca de la 
paz y de la guerra, que Grocio había extensamente meditado y que, 
construido con material español es la obra maestra de la moderna 
escuela de Derecho Internacional, de la que Francisco de Vitoria fue 
el fundador. Debo comenzar con la disertación acerca de la guerra 
con que Suárez termina, a fin de mostrar que, en la opinión de los 
canonistas, teólogos y juristas de la Iglesia Universal, la guerra era 
permitida solamente a causa de una imperfecta organización entre 
los Estados, y que, en una comunidad internacional, consciente de 
su existencia, de sus derechos y de sus deberes, con las adecuadas 



15Francisco Suárez

instituciones al efecto, esa violencia entre las naciones que llama-
mos guerra, dejaría de existir, lo mismo que el ejercicio de la propia 
justicia, que antiguamente se llamó guerra privada dentro de las 
naciones se ha tornado inútil a causa de la existencia de una justicia 
apropiada, en la que los litigios entre los ciudadanos y súbditos de 
cada país civilizado han sido y son resueltos por los correspondientes 
procedimientos judiciales. La falta de un tribunal internacional entre 
las naciones, como supremo tribunal al que los Príncipes pudieran 
someter sus controversias, justificaba el force suit entre los Estados, 
como me tomé la libertad de calificarlo en una previa oportunidad; 
la existencia de un Tribunal internacional entre Estados indepen-
dientes, en la opinión de acreditados canonistas, teólogos y juristas 
de la Iglesia Católica, especialmente los de la España del siglo de oro, 
habría quitado la única justificación de la guerra, sustituyendo el 
procedimiento local entre cada una y todas las naciones, al ejercicio 
de la guerra en Derecho Internacional.

* * *

Suárez murió en 1617 y su obra De triplici virtute theologica fue pu-
blicada posteriormente, en 1621. No se tiene seguridad de si Grocio 
había conocido algún ejemplar de ella antes de dar a la prensa su tra-
tado De iure belli ac pacis. El Dr. van Vollenhoven dice que «parece 
que cuando Grocio publicó su propia obra en 1625 no conocía la 
existencia de aquella obra póstuma». Si esto fuera así, es indudable 
que las ideas de Suárez respecto de la guerra, como las establece en 
su tratado sobre las virtudes teologales, no pudieron influir en Gro-
cio para la preparación de sus tres libros sobre las leyes de la guerra 
y de la paz. Ello no tiene mayor importancia, porque los servicios 
prestados por Suárez al Derecho Internacional figuran en la primera 
obra De Legibus ac Deo legislatore. Ese tratado demuestra lo fino e 
ingenioso, benévolo y caritativo del espíritu de Suárez, espíritu que 
domina en su tratado sobre la guerra.

La tercera parte de la obra que Suárez dedica a la caridad, es más 
bien una ratificación de las ideas dominantes de la escuela española 
del siglo XVI, difiriendo más en la forma que en la substancia y 



16 James Brown Scott

acentuando acaso la magistral relectio de Vitoria acerca de la misma 
materia, la cual, en la opinión del profesor Nyis, como la he citado 
ya en otra oportunidad, es la presentación más perfecta de la guerra, 
su naturaleza y modo de conducirla que puede encontrarse en la 
literatura del Derecho Internacional. Así, pues, en lugar de hacer un 
análisis detallado de las ideas de Suárez, como fue necesario hacerlo 
tratándose de Vitoria, será suficiente citar pasajes tomados de aquí y 
de allá, parafrasear sus propias palabras, cuando no las copie y hacer 
un sumario de ciertas fases de la materia, tratada extensamente por 
él a causa de la importancia que le pareció tenían. La guerra la de-
finió como un conflicto exterior que afecta la paz externa. Se llama 
guerra en el sentido técnico cuando se verifica entre dos Príncipes 
o dos Estados. Es una relación entre naciones, no entre individuos, 
porque, en la opinión de Suárez, la guerra privada, que el mismo 
Grocio reconoce, queda excluida. Es solamente una riña o duelo 
entre individuos, dice Suárez claramente, y señala en una sola frase 
la diferencia entre las varias clases de conflictos armados. Depende, 
dice, más en su objeto que en su forma. La guerra es, pues, desde 
este punto de vista, un acto del Estado contra otro Estado. Si el 
acto es dentro del Estado, contra su Príncipe o gobierno, o entre 
grupos de ciudadanos, es sedición.

Después de limitar Suárez el asunto, pregunta si la guerra es un 
mal en sí misma. No lo es necesariamente. Es inevitable en ciertos 
casos, a causa de la falta de otros recursos para hacer efectiva la jus-
ticia entre los Estados. Sin embargo, la guerra se presta al abuso y 
en ello radica el mal. En ningún caso la guerra defensiva es un mal; 
no sólo se permite, sino que a menudo es necesaria. Es en interés 
de la comunidad, tanto como de los individuos, repeler la fuerza 
con la fuerza: está autorizado por todas las leyes, en virtud de que 
el derecho de propia defensa es una ley natural y necesaria. Si esto 
es así tratándose de los individuos, lo es con tanto mayor motivo 
respecto de los que están encargados de la defensa del Estado por 
parte de las autoridades. Es indudable que «tales guerras suelen ser 
necesarias a los Estados para rechazar las violaciones del derecho y 
contener a sus enemigos; de otra manera los Estados no podrían 
asegurarse la paz» si las autoridades que invoca para la justifica-
ción de la guerra defensiva son imponentes; «la ley natural y la 



17Francisco Suárez

ley evangélica, que no deroga en nada a la ley natural, ni contiene 
nuevos preceptos divinos, salvo en lo que se refiere a la fe y a los 
sacramentos»3.

Ni Suárez ni sus predecesores encontraron dificultades res- pecto 
de la guerra defensiva, ni tampoco en el caso de una guerra ofensiva 
en la forma, pero realmente defensiva de hecho. La dificultad surge 
cuando el acto se realiza en representación del Estado, actuando 
como juez, para imponer su voluntad a un Estado extranjero. Ad-
mitiendo que la guerra defensiva puede emprenderse, sin embargo, 
debe ser declarada por la correspondiente autoridad legal, sus causas 
deben ser justas y, para citar las propias palabras de Suárez, «antes, 
durante y después de la guerra, se procure la equidad y a conducirla 
de manera conveniente»4. Y la razón para esas prevenciones la da 
Suárez diciendo, «que bien que la guerra es en sí misma un mal, 
a causa de los desastres que trae consigo, no obstante suele ser de 
aquellas cosas que a menudo se hacen sin razón. Se requieren, pues, 
muchas condiciones para que sea justificada»5. La autoridad legíti-
ma o legal del Estado es la única que puede declararla. El Príncipe 
puede declararla si representa el poder supremo del Estado, o, como 
dice Suárez, si él es el «superior»; de otra manera no puede hacerlo si 
el Estado se reserva el derecho de declararla por otros órganos. Este 
es un elemento importante en la doctrina de Suárez porque, según 
él, el Príncipe no tiene esa calidad por derecho divino. El Príncipe 
lo es por la voluntad del propio pueblo al que pertenece, el cual, 
no sólo señala las condiciones a que debe sujetarse en el desempeño 
de sus facultades, sino que mantiene el derecho de destituirlo, si es 
culpable de un exceso o abuso del poder en detrimento del Estado 
o del pueblo de que éste se compone. Nos encontramos ahora en 
presencia del famoso contrato social del que Suárez fue partidario, a 
tal grado, que el Rey Jacobo VI de Escocia y I de Inglaterra dispuso 
que su Defensio fidei catholicae et apostolicae adversus anglicanae sec-
tae errores fuera quemada en Londres por mano del verdugo frente 
a la Catedral de San Pablo, a causa de la refutación de la peregrina 
teoría del Rey Jacobo respecto del derecho divino de los Reyes.

3   Según La doctrine Scolastique du Droit de Guerre, de Alfred Vanderpol, p. 366.
4   Ibid, p. 367.
5   Ibid, p. 367.



18 James Brown Scott

Debe decirse también, a este propósito, que no corrió mejor 
suerte al otro lado del canal, donde el derecho divino de los Re- 
yes estaba igualmente en boga, porque el 24 de junio de 1614, un 
decreto del Parlamento de París condenó dicha obra a ser quemada 
por «contener muchas máximas y proposiciones contrarias al poder 
soberano de los Reyes, establecido y ordenado por Dios para la 
seguridad de sus personas y reposo y tranquilidad de sus Estados». 
Suárez acertadamente insiste en que la guerra solamente debe ser 
declarada por el Poder Supremo del Estado. Proclamando, como lo 
hace, que la guerra es una relación de Estado a Estado, y un conflic-
to armado entre Estado y Estado, se ve obligado a extenderse acerca 
de este aspecto de la materia. Piensa necesario que, claramente, 
sin lugar a duda alguna, se fije el concepto del Estado, al cual él 
concede el derecho de hacer la guerra. Por consiguiente, es del caso 
ahondar algo en estas materias. En primer lugar, habla del Príncipe 
y después del Poder del Estado. Refiriéndose al Príncipe y a la na-
turaleza del acto de declarar una guerra agresiva, dice: «El poder de 
declarar la guerra –y con él concuerdan los canonistas y teólogos de 
su Iglesia, los juristas y filósofos de su país–, es una especie de poder 
de jurisdicción cuyo ejercicio pertenece a la justicia vindicativa, 
justicia indispensable en el Estado para la represión de los mal-
hechores»6. Por la misma razón que el Príncipe soberano puede a 
menudo castigar a sus propios súbditos cuando hacen daño a otros, 
«asimismo puede vengarse de otro Príncipe o de otro Estado, que 
le está sometido en razón de la falta que cometió: esta vindicta no 
puede ser pedida a otro Juez»; y continúa, «puesto que el Príncipe 
a que nos referimos no tiene superior temporal»; por consiguien-
te, si «el otro Príncipe no está dispuesto a dar satisfacción, puede 
obligársele por medio de la guerra». Después del Príncipe, Suárez 
se refiere al Estado: «He dicho en mi conclusión, comienza dicien-
do, el Príncipe Soberano o el Estado, a fin de incluir en ella todos 
los regímenes políticos; porque para todos, la razón es la misma. 
Sin embargo, debe hacerse notar, que en el régimen monárquico, 
después que el Estado haya trasmitido su poder a alguno, no puede 
declarar la guerra contra la voluntad de éste; porque ya no tiene el 

6   Ibid, p. 368.



19Francisco Suárez

poder Supremo»7; pero si el Príncipe no cumple su obligación, el 
Estado tiene el poder de privarlo de sus derechos.

De acuerdo con la doctrina generalmente aceptada, un Estado 
incompleto o imperfecto no puede declarar la guerra. Es decir, el 
Estado de Suárez y de su Escuela, era el Estado independiente, un 
Estado, de hecho y en teoría, soberano. Entonces, ¿cuáles son las 
características de la Soberanía? ¿Qué es entonces un Estado perfecto 
y qué un Príncipe Soberano? A este propósito las propias palabras 
de Suárez son muy importantes: «Se puede responder desde luego 
que todos los reyes son soberanos y muchos duques reclaman tam-
bién la Soberanía. Cierto número de canonistas han caído pues en 
error cuando pretenden que sólo el Emperador es el Soberano»8. 
Fue más fácil para Suárez establecer este criterio que lo fue para 
Vitoria. El Emperador ya no era rey de España y Suárez no pudo 
abrigar temores respecto de su real amo. «La cuestión, dice él en 
términos correctos, se resuelve considerando que la jurisdicción de 
cada Príncipe, o de cada Estado, es el signo de la jurisdicción supre-
ma, es la existencia cerca del Príncipe o del Estado, de un Tribunal 
ante el que se terminen todas las causas de un Principado, la au-
sencia de todo Tribunal superior al cual pueda apelarse». Se deduce 
necesariamente de esta calificada declaración, que la posibilidad de 
una apelación es característica de un Estado imperfecto; porque «la 
apelación es un acto del inferior ante el superior»9.

Teniendo en cuenta Suárez las condiciones de su tiempo, agre-
ga a renglón seguido «que todos los Estados que dependen de un 
mismo rey no son necesariamente imperfectos; porque puede suce-
der que esta reunión sea accidental»10, o, como diríamos nosotros, 
«orgánica».

Parece esto suficiente para esta materia. Sin embargo, tiene 
Suárez tanto empeño en considerar a la Monarquía sujeta al pue-
blo, es tan partidario de la Soberanía popular, que tanto sirve los 
fines de la Iglesia como los del Pueblo o del Estado, que llega a este 

7   Ibid, p. 368. 
8   Ibid, p. 370.
9   Ibid, p. 370.
10   Ibid, p. 370.



20 James Brown Scott

aspecto de la cuestión: «esta diferencia... debe considerar- se si se 
contempla el Poder que un Estado de ese género posee contra su 
Rey, si éste cae en la tiranía». Sus palabras son: «Si un Estado es 
perfecto, tiene el pleno Poder contra el Rey aun cuando éste sea 
rey de otros reinos; es diferente del todo si el Estado es imperfecto, 
si no es sino una parte del reino»; y añade en dos renglones, que le 
honran infinitamente, «todo lo que precede, fundado como está en 
la ley natural, es común a los cristianos y a los infieles»11.

Conviene observar que a este respecto Suárez usa muy cuida-
dosamente de la expresión «Poder Temporal». Lo hace teniendo 
los ojos fijos en la Iglesia de la cual era un miembro adicto. En su 
opinión, los Príncipes católicos tenían un Juez permanente al cual 
deberían someter sus disputas, o del cual el propio Juez debería 
adquirir la jurisdicción. Este Superior era el Pontífice. No obstante, 
si él no intervenía, los Príncipes quedaban libres de llevar adelante 
sus guerras justas, y la intervención del Papa fue rara, tanto más 
que Su Santidad, según Suárez, tuvo el cuidado de no hacerlo «te-
meroso de un daño mayor». De paso hago referencia a este asunto, 
porque no son pocos los casos de la feliz intervención del Papa en 
disputas entre príncipes temporales –en nuestros días el asunto de 
las Carolinas entre España y Alemania– y no son pocas las gentes 
de diversas partes del mundo las que creen que una intervención 
más frecuente del Papa, por medio de los buenos oficios, sería de 
interés para la Paz y el buen entendimiento entre las Naciones.

La intervención del Príncipe como Juez, es el punto cardinal 
del sistema de Suárez y de su escuela. De esta concepción de las 
funciones del Príncipe surge una serie de conclusiones naturales o 
lógicas. Por ejemplo, un Juez, sin una justa queja, podría dictar un 
fallo; si no tiene jurisdicción legal, no puede dictar sentencia que 
lo sea y la sentencia debe estar en relación con el daño que debe 
repararse. Por su insistencia acerca de la caridad, atempera Suárez, 
sin embargo, la justicia con la clemencia. El Príncipe es Juez en 
causa propia si la injuria lo afecta, es el protector del Estado y de sus 
súbditos, y en representación del uno o de los otros puede ejercitar 
sus funciones judiciales. ¡Ojalá fuera él el cuidador de sus hermanos! 

11   Ibid, p. 370.



21Francisco Suárez

¡Ojalá interviniera en representación de otros! Si algún Príncipe o 
Estado necesitara de su protección, no habría duda, como en el caso 
del superior en un Estado imperfecto, que se trataría, por decirlo 
así, de un protectorado del propio Príncipe.

Suárez tiene también in mente la relación de aliado o amigo. Cita a 
Aristóteles diciendo «mi amigo es mi otro yo». Pero ¿cuándo puede el 
Príncipe ir a la defensa de su otro yo, a solicitud del amigo, y cuándo 
será entonces justa su intervención? En ausencia del deseo expresado 
o implícito del amigo y de la justicia de la causa de guerra, nadie debe 
intervenir, dice Suárez, pues citando sus propias palabras «el que ha 
violado un derecho no queda por este motivo sometido a cualquiera 
sino solamente a quien ofendió»12. Si esta es la conclusión de Suárez, 
«no es menos verdadero por consiguiente que, quienes dicen que los 
Soberanos tienen el poder de castigar todas las injusticias de la tierra 
están en el más completo de los errores confunden todos los órdenes 
de jurisdicción. Dios no ha dado a los Soberanos semejante poder 
que la razón tampoco les concede»13.

Es, pues, evidente que la injuria, aunque sea de una clase general, 
debe afectar de manera específica a los Príncipes o Estados que han 
de asumir el papel de jueces. Uno o el otro debe seguramente hacerlo 
así si actúa en su propio nombre, por las razones que Vitoria y los 
eclesiásticos han dado generalmente, pero que sería difícil señalarlas 
mejor de como lo hace Suárez en pocas palabras: «La conservación 
de la paz hace necesario un poder legítimo que castigue los delitos; 
lo mismo en el mundo, para que los diversos Estados puedan vivir en 
paz es necesario que haya un poder que castigue las injusticias come-
tidas por uno contra el otro. Este poder no existe en un superior, ya 
que tal como lo imaginamos, no existe; se encuentra, pues, necesaria-
mente, en el estado soberano ofendido al cual queda el otro sometido 
ratione delicti»14. Una guerra de esta clase debe, según Suárez, y toda 
la escuela a la cual pertenece, considerarse como una justa resolución 
de la justicia punitiva. Suárez fue filósofo tanto como dialéctico y 
pudo observar, desde luego, la dificultad en la cual iba a quedar colo-

12  Ibid, p. 379.
13  Ibid, p. 379.
14  Ibid, p. 379.



22 James Brown Scott

cado el Príncipe. Un juez municipal no está autorizado a comparecer 
en su propio nombre en cualquier caso en el cual él esté interesado 
mientras que el Príncipe será necesariamente acusador y juez en su 
propio nombre o en representación del Estado o de su pueblo. Con-
viene él en que esto es contrario al Derecho natural, porque de hecho 
el Príncipe injuriado que ataca al otro, ejerce el oficio de juez. Sin 
embargo, no intenta disminuir la dificultad ni evadirla; la enfrenta 
recta y abiertamente, insistiendo que es correcto que el Príncipe lo 
haga en su propio interés, si bien no permite que el individuo actúe 
como juez en su propio negocio. Pero tiene el cuidado de agregar que 
el Príncipe procede también en representación del Estado, lo que no 
hacen las personas privadas. Contesta estas objeciones diciendo que 
«es innegable, en efecto, que en estas circunstancias la misma persona 
desempeña, en cierto modo, el papel de demandante y el de juez. 
Como el caso del poder público que presenta cierta analogía con el 
de Dios mismo, actuando como juez, la causa es que este acto de 
justicia vindicativa es indispensable al género humano, y que, ni en la 
naturaleza, ni en la manera de proceder de los hombres, se ha podido 
encontrar un procedimiento mejor; tanto más, que es necesario, antes 
de recurrir a la guerra, hacer constar la insistencia del ofensor y su 
negativa a dar satisfacción: «que no se queje, pues, sino a sí mismo, 
si se encuentra entonces sometido a quien ofendió»15.

Debe considerarse esto así en los días de Suárez y de sus con- tem-
poráneos; pero ya no hoy, cuando las naciones, castigadas por una 
amarga experiencia, a causa de guerras de tal magnitud que amena-
zaron la existencia misma de la civilización, han constituido ellas un 
superior, de común acuerdo y por medio de tratado, instalando la 
Corte Permanente de Justicia Internacional en el Palacio de la Paz 
de La Haya, donde todas las disputas de naturaleza susceptible de 
ser resueltas por un juez justo, pueden decidirse antes, no después, 
de acudir a las armas, por medio de consejo y de la aplicación de los 
principios del Derecho Internacional a los cuales las naciones han 
dado ya su aceptación.

Considerando el caso de una guerra justa, los escritores y la Igle-
sia son unánimes en insistir acerca de una doble condición. No es 

15   Ibid, p. 381.



23Francisco Suárez

bastante que la guerra sea justa, sino que quien la declare sepa, no 
simplemente crea, que es justa. Por esta razón los escritores de esta 
escuela y de la Iglesia, conceden debidamente gran importancia a los 
medios a que debe recurrir el Príncipe o Estado para resolver la duda 
que pudiera surgir, así como un juez recto está obligado a hacerlo, 
antes de decidir un caso y formular su opinión al dictar la sentencia. 
En esta materia, sin embargo, deben distinguirse tres personas: «El 
Rey o Príncipe soberano, los grandes del Estado y los jefes, en fin, 
los soldados ordinarios; y hay que suponer que se requiere en todos 
una certeza práctica que se expresa por este juicio: me es permitido 
hacer la guerra». La duda sólo puede presentarse, en ausencia de 
lo que Suárez llama la certeza especulativa: «Esta causa de guerra 
es justa en sí, o esta cosa que yo pretendo tomar por la guerra me 
pertenece»16. Cada una de aquellas clases, las trata Suárez una en pos 
de otra. Naturalmente, considera al Soberano en primer lugar. Él no 
puede actuar de conformidad con su juicio personal; está obligado a 
examinar con atención la causa de la guerra y su justicia, y entonces 
puede proceder de conformidad con la convicción que resulte de este 
examen. El comentario que hace Suárez en esta oportunidad muestra 
el equilibrio que guardan su corazón y la cabeza. «La guerra es una 
cosa muy grave; la razón exige que todo asunto sea examinado con 
una atención proporcionada a su importancia». Y continúa dicien-
do: «en los asuntos privados, el juez, antes de dictar una sentencia, 
debe estudiar la causa con esmero: proporcionalmente, es lo mismo 
en la causa pública de la guerra. Desde luego, si fuera de otra suer-
te, el mundo sería fácilmente trastornado por la temeridad de los 
príncipes»17. Pero ¿qué hacer cuando el Príncipe duda? No debe ser 
él quien la decida. En el lenguaje de nuestros días, el Príncipe debe 
referir el asunto al arbitraje, porque al hacerlo así, quedará anticipa-
damente resuelto. Si su causa es justa, entonces el enemigo no tiene 
defensa. Si, por otra parte, el motivo alegado fuere declarado injusto, 
no estará autorizado a recurrir al último extremo de la guerra, aun 
cuando sucediera que el Estado acusado no tuviese una buena defen-
sa. El arbitraje no lo menciona Vitoria, por más que no pudo haberle 
sido desconocido, por lo que parece conveniente dejar que Suárez 

16   Ibid, p. 389.
17   Ibid, p. 389.



24 James Brown Scott

explique extensamente su propia sugestión, especialmente, porque, 
por fortuna para nosotros, se ha convertido en un lugar común:

«¿Puede preguntarse si en casos de este género, están obliga- dos 
los Soberanos a someter la cuestión a los hombres de bien?». A la pre-
gunta que él mismo formula, contesta hablando en primera persona: 
«Yo creo la afirmativa muy probable»: y la razón que da es, «que los 
príncipes tienen la obligación de emplear los medios honrados de 
evitar la guerra». Y fortalece entonces él mismo su parecer en favor 
del arbitraje, con la declaración de que debe recurrirse a él como el 
mejor método si «no hay ninguna injusticia que temer»18.

Su opinión, en esta materia, está confirmada por una serie de 
razonamientos, que permanecerán verdaderos en tanto que nosotros 
confiemos en un poder superior que crea y controla las acciones, así 
como los pensamientos de sus criaturas. «Es imposible, dice, que el 
autor de la naturaleza haya dejado las cosas humanas, que con más 
frecuencia son dirigidas por conjeturas que por la razón, en un esta-
do tal que todos los litigios entre Soberanos o Estados no pudiesen 
resolverse sino por la guerra». Su opinión es que «sería contrarío a 
la Sabiduría y al bien común del género humano; por consiguien-
te, contrario a la justicia. Resultaría, además, que ordinariamente 
los más poderosos tendrían un derecho superior que medirían con 
la fuerza de las armas; lo que resultaría bárbaro y completamente 
absurdo»19.

La idea expresada por Suárez queda sujeta, sin embargo, a la 
condición de que el Soberano no está obligado a aceptar la sentencia 
de aquellos que él mismo no hubiese nombrado como jueces, lo 
que quiere decir que los árbitros han de ser designados «de común 
acuerdo entre las partes». Esta fue entonces, y es ahora, la regla 
cuando se acude al arbitraje, y es así por la confianza que las partes 
tienen en su carácter y vinculaciones. «Los Soberanos no aceptan 
siempre este medio, dice Suárez, y así se emplea muy raramente; 
porque lo más a menudo cada Soberano duda de la buena fe de los 
jueces extranjeros»20. Si nosotros mantenemos esta idea en nuestro 

18   Ibid, p. 391.
19   Ibid, p. 391.
20   Ibid, p. 391.



25Francisco Suárez

espíritu, no nos sorprenderá la conclusión de Suárez en este asun-
to, ya que de otro modo parecería inconsistente con su aceptación 
teórica del arbitraje. «Si el Soberano procede de buena fe puede 
hacer examinar su derecho por hombres prudentes e instruidos; y, 
si según su opinión, su derecho es evidente, puede seguir su consejo 
y no está obligado a sujetarse a otro». La razón para esto es que el 
derecho discutido debe considerarse como si uno fuera llamado a 
actuar como Juez en un caso judicial.

Suárez se ocupa después de los Grandes del Reino y de aquellos 
que están obligados a prestar servicio militar. Si se les consulta, tie-
nen el deber de dar un consejo honrado y justo; sin embargo, si no 
se les llama para expresar su opinión, no necesitan hacer un estudio 
detenido de la materia; su deber es, en tal caso, el del simple soldado. 
Como súbdito del Príncipe no está obligado a considerar la razón 
de la guerra, y puede tomar parte en ella de acuerdo con el consejo 
de otros.

Debe suponerse que el Príncipe o el Estado han hecho todo lo que 
al uno o al otro incumbe; existe una causa justa para proceder y el Prín-
cipe o el Estado están convencidos de la legalidad de su reclamación 
contra el Estado extranjero. Esta acción es, como nosotros decimos en 
términos jurídicos, unilateral. El Príncipe o el Estado van a ejercitar 
la jurisdicción de Juez sobre otro Príncipe o Estado. Naturalmente el 
Estado extranjero no quiere admitirlo y está lejos de consentir en ella. 
¿Cómo podrá adquirirse esa jurisdicción del uno respecto del otro, 
de tal manera que sea universalmente reconocida su justicia? La juris-
dicción del Príncipe o Estado extranjero se obtiene por la declaración 
formal del caso, presentada al Príncipe o Estado extranjero con la 
demanda de un arreglo aceptable. Si la otra parte ofrece la reparación 
que se solicita, la razón para el ejercicio de la jurisdicción ya no procede 
y con ello la jurisdicción misma. Si el Príncipe o Estado, después de la 
aceptación insiste en la guerra, la que emprenda es una guerra injus-
ta. La guerra para Suárez es algo muy grave. Deberá recurrirse a ella 
solamente después de madura deliberación; debe darse a la otra parte 
la oportunidad de conocer y considerar las causas que la justificarían 
y decidir si deben admitirse y evitar así la guerra, o rechazar aquellas 
con todas sus terribles consecuencias. No debe haber sorpresas ni de 
un lado ni de otro. Este requerimiento, para estar seguro de sí mismo, 



26 James Brown Scott

no debe perjudicar la propia seguridad, pero ha de dar tiempo para que 
se reflexione; la falta de reflexión, como hemos tenido oportunidad de 
verlo recientemente, conduce a la guerra.

Surgió entre los escolásticos una cuestión que fue discutida con 
mucho calor. Si el ofrecimiento de aceptación de las condiciones que 
habían sido ofrecidas una vez iniciada la guerra, puede por sí mismo 
poner fin a la guerra. La opinión de Suárez, del hombre para quien la 
caridad, distinguiéndola de lo que podríamos llamar cristianismo, fue 
una verdadera obsesión, no puede ser dudosa y, como generalmente 
sucede en estos asuntos, lo es en su propio crédito. En uno u otro caso 
él quiere que se comprenda que «para continuar la guerra, así como 
para emprenderla, es necesario que exista la necesidad»21. Siendo justa 
la guerra, se sigue, como consecuencia natural, que el Príncipe o el 
Estado pueden usar los medios de que disponen y que consideren 
necesarios para obtener satisfacción por la injuria que ha motivado 
el recurso a las armas. Suárez lo permite, agregando, sin embargo, 
una condición importante: que las medidas no violen en sí mismas el 
derecho del inocente. Los inocentes forman una larga categoría. La 
nación en estado de guerra está compuesta de dos clases de individuos, 
los que con las armas toman parte en las hostilidades y los que no la 
toman. Los inocentes, de acuerdo con el Derecho Natural, que Suárez 
invoca, son los niños, las mujeres y los que están incapacitados de to-
mar las armas, los Embajadores, en virtud del Derecho Internacional 
y, de acuerdo con las leyes prohibitivas de los Estados Cristianos, los 
religiosos, etc. De esta definición se sigue que todos los demás deben 
tenerse como pertenecientes a la clase combatiente, pues «los que pue-
den tomar las armas se consideran, en la opinión de los hombres, como 
habiéndolas tomado realmente»22. En lo que se refiere a los inocentes 
debe decirse que ellos ocupan un puesto especial. Por ejemplo, si la 
restitución y satisfacción pueden obtenerse de la propiedad y de las 
personas de la clase combatiente, los inocentes deben ser respetados. 
Si por el contrario, para obtener una completa satisfacción fuera esto 
menester, entonces el inocente puede ser privado de su propiedad y 
aun de su libertad. Un ejemplo que Suárez presenta, en comproba-
ción de su opinión, es la costumbre de los cristianos de mantener en 

21   Ibid, p. 399.
22   Ibid, p. 403.



27Francisco Suárez

cautiverio a los hijos de los sarracenos o de los turcos. Pero insiste en 
que al inocente, bajo ningún pretexto, puede condenársele a muerte, 
ni aun alegándose que de otra manera el Estado culpable no queda 
suficientemente castigado. La conclusión se desprende de «la diferencia 
que existe entre la vida y los otros bienes; por que los otros bienes están 
sometidos al dominio del hombre, y el Estado, como tal, tiene sobre 
ellos un derecho superior al de los particulares: por tal motivo éstos 
pueden ser desposeídos de sus bienes por culpa del Estado. Pero la 
vida no cae en el dominio del hombre; por consiguiente nadie puede 
ser privado de ella, si no es a causa de su propia falta; así, ciertamente, 
no se tiene nunca el derecho de dar muerte a un hijo por la falta de su 
padre»23. Suárez hace aquí una nueva división de las dos clases. Debe 
admitirse, como ya lo dijo anteriormente, que todas las personas ca-
paces de llevar las armas se consideran como pertenecientes a la clase 
combatiente, pero no merecen ser tratados como tales, a menos que 
ellos las lleven consigo. No han tomado parte en el crimen, ni tampoco 
en una guerra injusta, como por definición es la resistencia al enemigo: 
«Porque el Derecho natural exige que no se dé muerte al que no se le 
pruebe haber sido directamente culpable»24.

Hablando ahora de los que efectivamente llevan las armas y, por 
consiguiente, toman parte en la guerra, dice Suárez: «Como cierta-
mente debe permitirse, si la guerra ha de hacerse, que combatiendo 
pueda privárseles de la vida». Admite además que el inocente sufra 
accidentalmente a causa de una acción legítima contra aquellos que 
combaten, como por el bombardeo o asalto de una fortaleza, villa o 
ciudad. Pero el inocente, aunque no tome parte en la guerra, puede 
sin embargo realizar lo que juzgue necesario para proteger su pro-
piedad. Deben defenderse al extremo de prevenir el incendio de la 
ciudad o la demolición de una plaza fortificada, porque eso, dice 
Suárez, es sólo proteger sus vidas y, al hacerlo así, ejercen únicamente 
un derecho que les pertenece. Sin embargo, no pueden defenderse 
atacando al enemigo, porque de hacerlo así toman parte en la guerra.

«Después de haber obtenido la victoria, el Príncipe puede imponer 
al Estado que venció las obligaciones que representan el justo castigo 

23   Ibid, p. 405.
24   Ibid, p. 405.



28 James Brown Scott

y la reparación de los daños causados, así como la restitución de lo 
que le es debido»25. La razón es que el Príncipe es Juez en una causa 
justa y ejecuta por la fuerza un fallo justo. Las propias palabras de 
Suárez merecen reproducirse: «Esta conclusión es general y cierta, 
porque, de una parte, es el fin de la guerra; y de otra parte, eso entra 
en la categoría de las cosas que permite un fallo justo»... Y «hay que 
mantener el principio de la equidad; como en un fallo justo: el cul-
pable no puede ser castigado con todas las penas, ni privado de todos 
sus bienes sin medida, sino solamente en proporción de su crimen»26.

Este es el justo fallo del Príncipe en relación con las cuestiones 
pasadas, pero debe pensar también en el futuro. El propósito de la 
guerra no es simplemente hacer la paz, sino mantenerla. El Príncipe 
debe, pues, como Juez, mirar hacia el futuro.

Pero suponiendo que la letra de la ley haya sido observada desde el 
principio hasta el fin, debe no obstante tenerse en cuenta la caridad, 
a la cual Suárez se consagró tan generosamente. Y fue debido a esta 
creencia suya de que la ley debe ser atenuada por la clemencia, lo 
que motivó que su Tratado de la Guerra lo incluyera entero dentro 
del Título de la Caridad. Todo el Tratado está penetrado de ella; aquí 
y allá Suárez la menciona expresamente y, en la conclusión final del 
último de los ocho encabezamientos, llama la atención hacia ella 
como una virtud intensa y sobresaliente, diciendo que la guerra no 
debe oponerse en cierto modo a la caridad. «Así, entre los particulares 
puede suceder que uno reciba de otro una cosa que este último le 
deba y, por consiguiente, no hay nada contrario a la justicia, pero será 
contrario a la caridad si, por ejemplo, la cosa no es absolutamente 
necesaria al acreedor y si entregándola al deudor sufre daño muy 
considerable: la misma situación puede presentarse entre los Príncipes 
y los Estados»27... «Cabe citar también el caso en que cumplidas las 
otras condiciones, solamente por odio se llevara adelante la guerra»28.

Y en la última conclusión de su Tratado, referente a este as- pecto 
del asunto, pone un doble ejemplo en que resaltan la rectitud de su 

25   Ibid, p. 400.
26   Ibid, p. 401.
27   Ibid, p. 382.
28   Ibid, p. 410.



29Francisco Suárez

espíritu y la bondad de su corazón. Es en forma de pregunta y de 
respuesta. Dice la pregunta: «¿Es una falta para un Príncipe cristiano 
llamar a su socorro a príncipes infieles o prestarles su concurso en 
una guerra justa?» Suárez contesta: «Hay que observar que no hay en 
esto ninguna falta, pues no existe nada que sea opuesto a una virtud 
cualquiera, y se encuentran ejemplos en las Santas Escrituras». Fran-
cisco I de Francia había solicitado la ayuda del Turco contra Carlos 
V, Santo Emperador Romano y Rey de España. Continúa Suárez: 
«Es lícito vender armas a los infieles para una guerra justa: se puede, 
pues, también prestarles concurso».

«Sin embargo, eso podrá ser contrario a la caridad»... La cari- 
dad es para él el supremo argumento. Es como debe ser, porque lo 
tenemos de la más alta autoridad, ya que entre la Fe, la Esperanza y 
la Caridad, «la más grande es la caridad».

Aunque la obra de Suárez De Belli, está justamente sostenida por 
el Iure Belli de Vitoria, y aun cuando una u otra hubieran bastado 
para dar a su respectivo autor una plaza envidiable en la Historia 
literaria del Derecho Internacional, la reputación de ninguno de los 
dos depende únicamente de una sola obra maestra. Es frecuente que 
al hablar de Vitoria se piense en su Iure Belli, pero, si se me permite 
hablar en mi propio nombre, no puedo evitar la creencia de que su 
Tratado de la Paz en De Indis, fue un triunfo mayor. En este terreno 
puede decirse que no tuvo predecesores ni rivales entre sus contem-
poráneos, y si puedo expresar una opinión personal, no ha tenido 
superior desde entonces. La ley internacional de paz sigue basándose 
en la independencia e igualdad de las naciones y la realización de la 
concepción de Vitoria de una comunidad internacional, poseedora de 
un poder superior para imponer su voluntad sobre los miembros que 
la forman, a fin de hacer efectiva la ley en interés de todos y poder 
castigar y prevenir su violación es la esperanza del futuro.

Antes de su tiempo, la ley de las naciones fue europea en su ori-
gen y restringida a un Continente. Por medio de él cruzó el océano 
y, al aplicarla a los pueblos de América, se le suprimió el carácter 
continental para hacerla universal, tanto de hecho como en teoría. 
Evidentemente, Vitoria consideraba su Relectio de Indis como su 
principal contribución, ya que su Tratado respecto de la Guerra, lo 



30 James Brown Scott

presenta como un trabajo rápidamente hecho, durante una relativa 
ociosidad, para dar, como él mismo nos informa, una idea completa 
a los lectores interesados. Cada uno es una obra maestra y si tuviera 
que escoger entre los dos yo, como americano, daría mi voto por el 
Primer Tratado de Derecho Internacional Americano. Afortunada-
mente tenemos ambos, que reunidos constituyen el Primer tratado; 
si bien en forma sumaria, de la ley de la Paz y de la Guerra. Suárez, 
lo mismo que Vitoria, tiene a su favor una segunda obra maestra en 
el dominio del Derecho Internacional, que corresponde en tiempo 
a su Tratado respecto de la guerra. Son en total cuatro capítulos, los 
XIII, XVIII, XIX y XX del Libro Segundo del De Legibus ac Deo 
Legislatore. En los dos primeros, de los cuatro capítulos, examina 
Suárez las distinciones entre el Derecho Natural y la Ley de las Na-
ciones, señalando la confusión en la mente de los escritores que las 
han hecho y las ideas erróneas de unos y otros. En los dos últimos 
capítulos, indica sus propias ideas, declarando el origen y naturaleza 
del Derecho Natural, Municipal o Civil y la Ley de las Naciones, 
analizándolas entonces y estableciendo cada una como una rama 
separada y distinta de la jurisprudencia. El Derecho Internacional 
necesitaba una filosofía y Suárez la formuló. Los otros materiales 
estaban ya a la mano, en forma dispersa; la filosofía del Derecho fue 
su contribución, y entonces todo estuvo listo para un hombre que 
poseía vastos conocimientos y una capacidad ilimitada, una mente 
disciplinada y juicio equilibrado, para reunir los materiales dispersos, 
combinarlos en un todo sistemático, de acuerdo con las concepcio-
nes filosóficas del modesto e incomparable Profesor de Coímbra. La 
verdadera naturaleza y funciones del Derecho Internacional, según 
Sir Thomas Erskine Holland, en sus elementos de jurisprudencia, 
libro admirable para quien francamente prefiera el modo insular 
al continental en los medios de expresar el pensamiento, pero cuya 
mente fue tan distinguida como su visión clara, dice: que nunca han 
sido «mejor descritas que en el siguiente pasaje, en el cual fueron 
enumeradas por primera vez en los primeros años del siglo XVIII». 
El pasaje no es otro que el famoso párrafo del De Legibus ac Deo Le-
gislatore (BK. II c. XIX- 9) respecto de la asociación de las naciones 
en una perfecta comunidad internacional, como es la asociación de 
los individuos dentro del Estado.



31Francisco Suárez

El pasaje, que debe leerse y tomarse en su conjunto, debe, sin 
embargo, ser convenientemente separado en sus partes componen-
tes para examinarlas en detalle. Por tal motivo yo lo transcribo bajo 
cuatro encabezamientos numerados:

1.	 La necesidad de una asociación de estados.

«La razón de esta parte del Derecho es que el género humano, 
por más que sea dividido en naciones y reinos diferentes, tiene sin 
embargo una cierta unidad, no solamente específica, sino también 
política y moral que resulta del precepto natural del amor y de la 
caridad mutuos, que debe extenderse a todos, aun a los extranjeros, 
de cualquiera nación que sean. Si bien cada ciudad independiente, 
cada república o reino, constituye en sí una comunidad perfecta y 
formada por sus miembros, no obstante, cada una de esas comuni-
dades es también, en una cierta manera, miembro de ese conjunto 
que es el género humano».

2.	 La necesidad de la ley para la asociación de los estados.

«Nunca, en efecto, pueden las comunidades bastarse a sí mis- 
mas, separadamente, hasta el punto de no tener necesidad de ayuda 
recíproca, de asociarse, de unirse, ya sea para su mejora- miento y 
mayor utilidad, ya a causa de una necesidad o penuria moral, como 
la experiencia lo demuestra. Por este motivo ellas tienen necesidad 
de un Derecho que las dirija y las ordene convenientemente en ese 
género de relaciones y de sociedad».

3.	 La ley de la asociación de estados.

«Por más que eso se haga en gran parte en virtud de la razón natu-
ral, no se realiza ni suficiente ni directamente en todos los casos, y es 
por eso por lo que ciertos derechos especiales han podido establecerse 
por la costumbre de las mismas naciones. Porque, así como en una 
ciudad o en una provincia la costumbre se convierte en derecho, 
igualmente las costumbres han podido introducir el Derecho de 
Gentes en la universalidad del género humano».



32 James Brown Scott

4.	 La ley es similar pero no una deducción evidente o nece-
sario del Derecho Natural

«Tanto más, desde luego, que las materias que forman el objeto 
de este Derecho Natural, se deducen muy fácilmente de éste, y son 
útiles y tan conformes a la naturaleza que si no son deducciones 
evidentes del Derecho Natural, absolutamente necesarias por ellas 
mismas, a la honradez de las costumbres, son al menos del todo 
conformes a la naturaleza y, por consiguiente, aceptables para todo 
el mundo».

Aunque Suárez concibe la humanidad como un conjunto, natu-
ral en un cristiano de la Iglesia Universal, nunca trata de borrar las 
fronteras de los Estados ni discutir la independencia de ninguno de 
ellos... Su comunidad internacional es una asociación de Estados, 
cada uno de los cuales es separado y distinto, pero cada uno miembro 
de una vasta confederación, sujeto a la Ley de las Naciones, en lugar 
de una ley federal que controle sus propios actos. No es una unión 
orgánica; existe sin una constitución escrita; el vínculo que une a sus 
miembros es sentimental, resultado del afecto y de la caridad que 
conducen a los seres humanos a formar, por medio de su asociación, 
una sociedad política que se sirve de la ley para preservarlas a ellas 
mismas y a la sociedad. El hombre es a la vez un ser social y político, 
jurídico y moral, y cada una de sus agrupaciones debe ser y es en 
el fondo, forzosamente, social, política y jurídica, y debe tender a 
unirse a causa de ese precepto natural del amor y de la caridad de las 
personas naturales que la componen.

Hay un impulso natural en las relaciones sociales, de afinidad 
natural entre los individuos, un amor de cada uno para su prójimo, 
que tiende a unirlos. Nos habla ya Cicerón de naturalis quaedam 
congregatio, y de una sociedad omnium inter homines porque por la 
naturaleza misma de las cosas propensis sumus ad deligendes homines, 
que es el fundamento mismo del Derecho.

El individuo es la unidad en la sociedad natural, y la nación es la 
unidad en la comunidad internacional, de tal modo que la concep-
ción grandiosa de Suárez no es más que la aplicación, en una escala 
mayor y más impresionante, de los pequeños grupos de Cicerón.



33Francisco Suárez

La existencia de una asociación internacional implica una ley 
para y de la asociación, así como la sociedad de los individuos 
dentro de un grupo implica una ley para el grupo de una doble 
naturaleza. Los individuos tienen intereses como tales y requieren 
una ley para su protección; pero ellos además tienen relaciones 
con la sociedad y debe haber una ley que preserve a ésta, de tal 
manera que ella pueda proteger los intereses de sus miembros. De 
esta suerte, existe en cada sociedad política el Derecho privado, 
que regula las relaciones de los individuos, y el Derecho público 
para las relaciones de los individuos como conjunto en la sociedad. 
Estas condiciones son coexistentes con la sociedad, y así como en 
todas partes los seres humanos se parecen unos a otros más de lo 
que se diferencian entre sí, se deduce naturalmente que su Derecho 
privado sea de hecho parecido, aunque pudiera diferir en la forma. 
Despojada de formalidades, fue natural que la ley de cada sociedad 
compuesta de individuos parecidos debería ser o parecer la misma 
en substancia. Resultado de la naturaleza de las cosas es la ley na-
tural, la ley que existe en cualquier parte entre los seres humanos 
que están agrupados en sociedad, que regula las simples necesidades 
de sus miembros y los derechos y deberes de la sociedad hacia sus 
miembros y hacia ella misma. Esto fue el ius naturale, la ley de los 
hombres razonables que viven en sociedad; irreformable, como que 
se origina de condiciones que no pueden modificarse; necesario, 
como se desprende de la naturaleza de las cosas, prescribe reglas 
elementales de recta conducta y de moralidad general y prohíbe, 
en consecuencia, cuando no lo dice de una manera expresa, las 
acciones o conducta contrarias.

Las declaró de aplicación universal a todos los seres humanos 
como tales, porque la sociedad está formada exclusivamente de 
seres humanos. Fue la ley natural aplicable a los seres humanos y 
en general a los individuos, en cada uno de los grupos en los cuales 
está dividida la humanidad. Como quiera que la ley natural fue el 
resultado de la necesidad, se sigue que las consecuencias necesarias 
o lógicas de la ley natural fueran también consideradas como implí-
citas y, por consiguiente, formen un todo integral. Surgió entonces 
una ley, reducida en cuanto al número de sus principios, pero am-
plia en sus consecuencias, una ley inmutable para estar seguro de 



34 James Brown Scott

ella, pero con un contenido susceptible de modificación dentro de 
los límites de sus principios expresos o implícitos.

El Derecho, así desenvuelto, pudo ser solamente universal y uni-
forme, en tanto que las condiciones materiales y las necesidades so-
ciales fueran las mismas. Cuando ellas cambian, es necesario que las 
leyes cambien también. Si no puede regirse por la ley natural, esta 
ley debe ser sustituida por las reglas de derecho formuladas por los 
miembros de la ciudad o Estado, en los cuales la necesidad de reglas 
adicionales se ha hecho sentir. La ley de la ciudad o Estado debe ser 
entonces la ley natural universal e inmutable, con las adiciones hechas 
por los hombres, para satisfacer las nuevas necesidades. El conjunto 
será lo que hemos llamado Derecho Civil, es decir, la ley de la ciudad 
o Estado, cuya base debe ser la ley natural con las reglas suplemen-
tarias de Derecho que el pueblo y el Estado agregaron.

La primera es la ley del individuo como tal y sin referencias al 
Estado; la segunda es la ley del Estado. Pero la asociación de Estados 
debe tener su propia ley, porque es evidente que sin ley la asociación 
perecería inevitablemente, como habrá de pasar a los individuos que 
carecieran de una ley para regular su conducta. No es la ley natu-
ral, porque ésta es para los seres humanos, mientras que la ley de 
la asociación es para los Estados. Ni es tampoco la ley consciente-
mente hecha para los Estados, porque no puede suponerse que ellos 
nombraran representantes para reunirse en conferencia y, por medio 
de tratado y convención, hicieran la ley para la comunidad y para 
sus miembros. Dictar la ley, conscientemente, es la última forma de 
su aparecimiento en o entre los Estados. La más antigua de todas 
es la costumbre, el simple uso repetido hasta convertirse en hábito 
o costumbre, tal como sucede en un camino particular del campo 
hacia la ciudad, que, seguido por otros, en la huella que uno dejara, 
se convierte en camino de muchos y, eventualmente, en la carretera 
de todos.

La coexistencia de los Estados hace necesario el Derecho y es per-
mitido suponer que los Estados seguirían, como en efecto sucedió, la 
línea de menor resistencia, tomando la ley natural y modificando la 
ley de los individuos para satisfacer las necesidades de aquellas per-
sonas artificiales que llamamos Estados. Pero la Ley de las Naciones 



35Francisco Suárez

no es el Derecho Natural en sí, pues, de otra manera, las relaciones 
y el intercambio de los Estados no estarían regidos por el Derecho 
consuetudinario. Ni es consecuencia necesaria del Derecho Natural, 
pues en tal caso las costumbres serían innecesarias. En condiciones 
primitivas, las costumbres son pocas; en circunstancias más com-
plicadas, las costumbres aumentarán en número y en condiciones 
rápidamente modificables. Los tratados y convenciones se harán por 
representantes de las naciones, así como las leyes se dan por los cuer-
pos legislativos del Estado. Pero el Derecho Internacional, en sus 
primeras manifestaciones, será tradicional y consuetudinario.

Esta tercera clase de leyes es el Derecho de las Naciones, o para 
hablar más exactamente, no la Ley de las Naciones, sino entre las 
Naciones.

El Derecho Natural es tan universal como la Humanidad y es 
inalterable, el Civil o Municipal o ley nacional, es la ley del Esta-
do, modificable por el Estado que la ha hecho. El Derecho de las 
Naciones, formado por ellas, por medio de los usos y costumbres 
recíprocos, puede solamente ser modificado por usos y costumbres 
contrarios.

Después de estas observaciones generales, hechas sobre un simple 
párrafo de Suárez, en el que declara la necesidad de las naciones de 
formar para su coexistencia una asociación o comunidad internacio-
nal y sus consecuencias obvias, parece del caso ocupamos del análisis 
de Suárez respecto de las tres clases de ley, natural, civil e internacio-
nal, del cual aparece asegurada su calidad de fundador del Derecho 
Internacional. Y como su análisis es tan definitivo como clásico, es 
mejor, por medio de algunos pasajes cuidadosamente escogidos, dejar 
que él, en su propio pensamiento, establezca esa concepción del De-
recho Internacional, que ha sido continuamente reproducida desde 
que la enunció primero hace más de tres centurias. Será necesario 
solamente tomar de aquí y de allá alguna frase, una sentencia y, de 
vez en cuando, un párrafo de los Capítulos XIX y XX del Libro II 
del De Legibus ac Deo Legislatore.

En cuatro cortos párrafos distingue Suárez, de mano maestra, los 
dos sistemas de ley.



36 James Brown Scott

1º. Desde luego, y esta es la diferencia capital, el Derecho de 
Gentes se diferencia del Derecho Natural en que, si bien contiene 
preceptos positivos, no confiere a la cosa prescrita un carácter de 
necesidad proveniente de la naturaleza misma de esta cosa, por una 
deducción evidente de los principios naturales... Es, pues, necesario 
que el carácter obligatorio del Derecho de Gentes tenga otro origen. 
Asimismo, los preceptos negativos del Derecho de Gentes no prohí-
ben hacer una cosa porque ella sea un mal en sí misma, porque eso es 
propiamente el Derecho Natural. De donde resulta, desde el punto 
de vista de la razón, que el Derecho de Gentes no enseña solamente 
el mal sino que lo caracteriza, no prohíbe hacer tal o cual cosa mala, 
porque ella sea mala en sí, pero, al prohibirla, la convierte en mala. 
Son éstas, en las leyes, las diferencias propias y casi esenciales: así se 
diferencian el Derecho de Gentes y el Derecho Natural.

2º. Esos dos Derechos se diferencian todavía en que el Derecho 
de Gentes no puede ser inmutable al mismo grado que el Derecho 
Natural, atendiendo que la inmutabilidad es una consecuencia de 
la necesidad. Lo que no es absolutamente necesario no puede ser 
absolutamente inmutable...

3º. Resulta que, aun en aquellos puntos en que los Derechos pa-
recen estar de acuerdo, no son absolutamente semejantes. Así, desde 
el punto de vista de la universalidad, el Derecho Natural es común a 
todos los pueblos y solamente por error sería que no fuera observado 
en alguna parte; el Derecho de Gentes es, en regla general, común 
a casi todas las naciones..., pero no absolutamente a todas. Por con-
secuencia, sin equivocación alguna, se puede no observar en algún 
lugar lo que, para todos los demás, está considerado como formando 
parte del Derecho de Gentes»29.

La concepción fundamental de Suárez es, dejando a un lado de 
momento el Derecho Civil o Municipal de un Estado, individual-
mente considerado, que los dos sistemas de ley, la Ley Natural y la 
Ley de las Naciones, constituyen dos sistemas distintos, si bien es 
cierto que ambos tienen varios puntos comunes.

En primer lugar, cada uno es, en cierta manera, común a todos 
los pueblos; en el segundo, se aplican solamente a los seres humanos 

29   Ibid, p. 500.



37Francisco Suárez

y ambos comprenden preceptos, prohibiciones y también ciertos 
privilegios y permisos. Sin embargo, existen diferencias entre los dos 
sistemas. La más notable de ellas es que mientras la Ley de las Nacio-
nes contiene reglas positivas, éstas no se originan de la necesidad, por 
la naturaleza misma de las cosas, por una deducción evidente y lógica 
de los principios naturales. Esta parte de la ley es, en la opinión de 
Suárez, el Derecho Natural, y por esta razón el carácter obligatorio 
de la Ley Natural se debe a su origen. También los preceptos negati-
vos de la Ley de las Naciones no se deben al hecho de que una cosa 
sea mala por sí misma, porque eso es una característica del Derecho 
Natural; la Ley de las Naciones no se limita sólo a señalar el mal, sino 
que lo crea; y no prohíbe hacer una cosa porque sea mala, sino que 
al prohibirla la hace indebida. Estas son las diferencias características 
y las cualidades esenciales de los dos sistemas de ley. A este respecto, 
la Ley de las Naciones no puede ser inmutable de la misma manera 
que es el Derecho Natural, tanto más que su inmutabilidad es una 
consecuencia de la necesidad. El resultado es que, aun cuando los dos 
sistemas de ley parecen ser análogos, no lo son del todo. Puede citarse 
un ejemplo de ello en la aplicación universal del Derecho Natural. 
Por otra parte, la Ley de las Naciones establece reglas comunes para 
casi todas ellas, pero no absolutamente para todas. Por consiguiente, 
puede suceder que sin cometer un mal, no se observe en una parte 
del mundo algún principio que se considere en otra como de acuerdo 
con la ley de las Naciones. De lo dicho saca Suárez la conclusión que 
la Ley de las Naciones es simplemente humana y, por consiguiente, 
Derecho Positivo. Suárez dice que los jurisconsultos dividen la Ley 
de las Naciones en dos partes, Primaria y Secundaria, incluyendo 
la Primaria en la categoría de Ley Humana Positiva. Esto, dice, es 
diferencia de palabras: «Lo que llaman “Derecho de Gentes Prima-
rio”, no es otra cosa sino el Derecho Natural, y si le dan el nombre 
de Derecho de Gentes es porque las naciones lo usan comúnmente. 
Pero nosotros llamamos propiamente Derecho de Gentes al que se 
llama así a causa de su origen y de su autoridad; es, precisamente, ese 
Derecho de Gentes Secundario que los jurisconsultos reconocen ser 
un Derecho Positivo Humano». «Desde el punto de vista de la razón, 
continúa, es suficiente dividir la ley en ley natural y ley positiva, o 
en ley divina y ley humana, atendiendo a sus orígenes: porque cada 



38 James Brown Scott

uno de los términos excluye el otro». «El Derecho de Gentes, agrega 
Suárez, no es rigurosa y propiamente hablando, una ley natural, y 
por consiguiente divina: luego es positiva y humana». Como dijo 
Cicerón, «la Ley Natural es la que tiene por origen, no la opinión de 
los hombres, sino la evidencia natural». En tal concepto, de acuerdo 
con Suárez, «toda ley que no tiene por origen la evidencia natural es 
positiva y humana, como es el caso con el Derecho de Gentes que se 
origina, no de la evidencia, sino de la apreciación y juicio común de 
los hombres»30. Habiendo, pues, demostrado la diferencia que existe 
entre la Ley Natural y la Ley de las Naciones, tanto en su origen 
como en su naturaleza, indica entonces Suárez cómo se diferencian 
una de la otra, la Ley de las Naciones y la Ley Civil. «El Derecho 
Civil es propio de una sola ciudad o de un solo reino, mientras que 
el Derecho de Gentes es común a todos los pueblos». Si esto fuera 
absolutamente así, hubiera sido difícil, como dice, tener una Ley de 
las Naciones común a todos los pueblos, «pues como sea el número 
de cabezas así serán distintas la ideas y opiniones de cada una»31.

La resolución que da Suárez a este asunto es la distinción clásica, 
no solamente entre el Derecho Natural y Civil, sino también la de 
cada uno de éstos respecto de la Ley de las Naciones. «Los preceptos 
del Derecho de Gentes difieren de los preceptos del Derecho Civil 
en esto, que ellos no provienen de la ley escrita, sino de las costum-
bres de una ciudad o de una provincia o de todos o de casi todos 
los pueblos; el Derecho Humano puede ser escrito o no escrito... Es 
evidente que el Derecho de Gentes no es escrito». Indudablemente 
que esto fue cierto en los tiempos de Suárez, cuando el Derecho 
Internacional no reconocía más que los usos y costumbres. Es sola-
mente en tiempos recientes que ha venido a ser ley escrita, por medio 
de tratados y convenciones entre las naciones, «en lo que se diferen-
cia de todo Derecho Civil escrito, aun del Derecho Imperial y del 
Derecho común a varias naciones». El Derecho no escrito se origina 
de las costumbres: si está establecido por las costumbres de una sola 
nación y no obliga más que a ésta, se llama Derecho Civil. Pero si 
está establecido por las costumbres de todas las naciones y las obliga 
a todas, es, insiste, propiamente hablando, el Derecho de Gentes: se 

30   Ibid, p. 502.
31   Ibid, p. 503.



39Francisco Suárez

diferencia del Derecho Natural porque proviene no de la naturaleza 
sino de la costumbre; y se diferencia del Derecho Civil, tal como lo 
hemos explicado, por su origen y su universalidad»32.

Esta es, indudablemente, una distinción bien definida en las tres 
clases de leyes que Suárez ha estado discutiendo; para nosotros, la 
distinción aparece clara y aceptable sin argumentos o ilustraciones. 
Pero no lo fue así para las gentes del tiempo de Suárez. Ha sido 
solamente y gracias a él, que se convirtió en un lugar común de la 
Jurisprudencia. Suárez declaraba cuáles eran las fuentes de su autori-
dad, tanto más que en su tiempo una opinión sin autoridad hubiera 
sido muy difícil aventurarla, y la autoridad prevalecía a menudo aun 
cuando el razonamiento faltare. En su manera de pensar, ésta fue la 
opinión de Justiniano, cuando dijo que la Ley de las Naciones es una 
ley común a la Humanidad, «porque a causa de la práctica y de las 
necesidades humanas, las naciones han establecido entre ellas ciertos 
derechos». Hago notar, dice, las palabras a causa de las exigencias de 
la práctica y han establecido; porque las últimas indican que son los 
hombres y no la naturaleza quienes han establecido esos derechos; y 
las primeras demuestran que no es por medio de una ley escrita, sino 
por la práctica que han sido establecidas. Es igualmente la opinión 
de San Isidoro; porque después de haber distinguido las tres especies 
de Derechos, define el Derecho Natural. «El que es común a todas 
las naciones porque se origina de un instinto natural»: es por lo que 
más adelante, después de haber citado diferentes ejemplos del Dere-
cho de Gentes, termina San Isidoro diciendo: «Se llama, pues, este 
Derecho, Derecho de Gentes, porque está en uso en casi todas las 
naciones». Lo que tiende a introducir en la definición del Derecho de 
Gentes esta idea de que es común a todos los pueblos, no en virtud 
del sólo instinto natural, sino porque la costumbre lo ha instituido. 
Suárez continúa diciendo, y de una manera muy apropiada, que el 
calificativo «casi» no debe omitirse, pues indica de hecho que no se 
encuentra en ese sistema de ley ese carácter de absoluta necesidad 
intrínseca natural, «que no es indispensable que sea común a todas 
las naciones sin excepción... sino que basta que sea admitido por la 
costumbre de casi todas las naciones bien organizadas»33. Como un 

32   Ibid, p. 503.
33   Ibid, pp. 503–504.



40 James Brown Scott

ejemplo de uso que crea la Ley de las Naciones, menciona el caso de la 
inmunidad y seguridad que se concede a los Embajadores. Estas no se 
derivan de la necesidad, del Derecho Natural, porque no es necesario 
que las naciones reciban Embajadores pero, como un hecho real, se ha 
convertido en regla de Derecho Internacional al recibirlos. Rehusar 
a ello era ya en su tiempo «un signo y una violación del Derecho de 
Gentes, por más que no fuere injusticia desde el punto de vista de la 
razón natural»34. Sucede lo mismo con los contratos. Ordinariamente 
se hacen de acuerdo con la Ley Civil, pero es un principio de Derecho 
Natural que la promesa, una vez hecha, debe cumplirse. La libertad 
de comercio con los extranjeros, sean o no enemigos, se origina de la 
Ley de las Naciones. Según Suárez no proviene del Derecho Natural, 
porque un Estado puede vivir sin intercambio con un Estado extran-
jero, pero «el Derecho de Gentes ha establecido que el comercio sea 
libre»; y sería «violar el Derecho de Gentes impedirlo sin una causa 
razonable». Suárez considera el doble sentido en el cual se usa la Ley 
de las Naciones.  1.º Es la ley que todos los pueblos y las diversas na-
ciones deben observar en sus relaciones entre ellas. 2.º Es la suma total 
de las leyes que cada ciudad o reino observa. «Se le llama Derecho de 
Gentes por analogía»35. El primer sentido en el cual se usa el término 
lo diferencia del Derecho Civil, y bajo este epíteto deben colocarse 
los ejemplos relativos a los Embajadores y al intercambio. Es lo mis-
mo con la guerra, porque es indudablemente cierto que las naciones 
pudieron haber arreglado sus dificultades en otra forma, y aplicados 
castigos por diferentes métodos, pero habiendo convenido de hecho 
acerca de este sistema, sus acuerdos pertenecen, por consiguiente, a 
la Ley de las Naciones. En el mismo sentido presenta Suárez como 
ejemplo la esclavitud, diciendo que las naciones en la guerra pudieron 
haber tratado más severamente a los cautivos que lo hicieron en el 
curso de su conducta, pero que se ha convertido en uso y costumbre 
no matar, sino reducir a esclavitud a los prisioneros. Así, pues, este 
principio pertenece al dominio del Derecho de las Naciones. Suárez 
encuentra otro ejemplo en los tratados de paz y en las treguas, que no 
es necesario hacer, pero que una vez hechos, deben respetarse como 
promesas, de acuerdo con la Ley Natural. 

34   Ibid, p. 504.
35   Ibid, p. 505.



41Francisco Suárez

Estas consideraciones permiten a Suárez declarar, en el magnífico 
pasaje acerca de la asociación de Naciones que forman la comunidad 
internacional, la razón por la que existe una Ley de las Naciones, se-
parada y distinta de los países que la componen, y en que la Ley de las 
Naciones se diferencia del Derecho Natural, aun cuando éste sea tan 
esencial a la Humanidad que pudiera parecer casi una necesidad y por 
consiguiente una Ley Natural. Las definiciones e ilustraciones dadas 
ya por Suárez parecen de ayer. Este pasaje, en el que abre su corazón 
como inspirado –si pudiera decirse así– por una suprema inteligencia, 
es de hoy y de mañana y de un mañana de duración extensa.

Según Suárez, y las opiniones actuales, el segundo sentido en el 
que se usa la Ley de las Naciones no es estrictamente correcto. Sería 
mejor Derecho Internacional, «por analogía»; lo consideramos como 
una uniformidad de prácticas de los diferentes Estados, porque leyes o 
costumbres de un Estado, por más que sean uniformes, por más que 
ellas se ejerciten en la práctica de las naciones por tratado o conven-
ción, son lo que eran al principio, simplemente leyes o costumbres 
del Estado, individualmente considerado. En el capítulo XX establece 
Suárez las conclusiones de los principios enumerados en el precedente 
capítulo y, entre otras materias de fundamental importancia, demues-
tra cómo se establece la Ley de las Naciones de una vez y al mismo 
tiempo cómo queda sujeta a cambio. Suárez no nos induce a creer 
que la Ley de las Naciones ha sido hecha actualmente por las naciones 
mismas, es decir, por sus representantes reunidos y a fin de aceptar 
ciertos principios para observarlos en sus relaciones mutuas. Sugiere, 
sin embargo, que el mismo resultado se ha obtenido ampliamente 
por el uso y la costumbre, que han sido introducidos en el mundo 
entero por transmisión, propagación o imitación recíproca de todas 
las naciones. De hecho, tiene tal intimidad con el Derecho Natural, 
y es tan necesario a las naciones y a la sociedad que ellas forman, 
que ha nacido con la raza humana. No está escrito, porque ha sido 
establecido por la costumbre más que por las leyes.

De la misma manera deben explicarse las leyes y costumbres uni-
formes. Como el Estado es libre de hacer o no hacer sus leyes civiles, 
sucede a menudo que son arbitrarias y faltas de equidad, de acuerdo 
con el dicho: «Que el buen humor del Príncipe hace las leyes». En-
tonces también las reglas del Derecho Civil son a menudo el resultado 



42 James Brown Scott

de condiciones especiales. Sin embargo, no es esto lo que sucede 
tratándose de las leyes entre Estados, cuyos preceptos «son más gene-
rales porque se toma en consideración en ellos la utilidad de toda la 
naturaleza y su conformidad con los principios primeros y generales 
de la Ley Natural». De aquí, pues, que la Ley de las Naciones debe 
ser equitativa y justa, como corresponde a toda verdadera ley.

Se ha dicho más de una vez a este respecto, que la Ley de las Nacio-
nes no es inmutable y que está sujeta a cambio, porque, como insiste 
Suárez, se deriva del consentimiento general, diferenciándose así del 
Derecho Natural. El problema surge, pues, cómo y por quién debe 
ser modificada la Ley de las Naciones. La distinción entre el Derecho 
Internacional, por cortesía o analogía, y la Ley de las Naciones en su 
sentido estricto es muy importante. La razón de esta distinción la 
vemos ahora clara. Los usos y costumbres de una nación pueden ha-
llarse en todas las naciones, pero en cada caso las fuentes son los usos, 
costumbres y leyes de cada una de las naciones en particular. Estamos 
en presencia de prácticas uniformes y no de principios de Derecho 
Internacional. Como esa práctica ha sido hecha en cada caso por o 
en los Estados, separadamente considerados como tales, puede ser 
cambiada por cada Estado o Estados, de lo que se deduce que dicha 
práctica puede dejar de ser uniforme. La situación, sin embargo, es 
distinta con la Ley de las Naciones en su sentido estricto; hecha por 
todos, solamente puede ser cambiada por todos, y así permanece la ley 
de todos, hasta que se modifique por la costumbre o consentimiento 
de las naciones.

De este ligero e imperfecto análisis de las ideas de Suárez, es 
evidente que de entonces para ahora el mundo se encuentra en 
presencia de tres sistemas de ley separados y distintos; el prime- ro, 
la Ley Natural, que se origina de la naturaleza de las cosas y de la 
naturaleza del hombre, llamada también la Ley de la Razón. Esta 
ley es intangible y no existente, si debemos creer a los partidarios de 
la Escuela de la Ley Positiva. No ha sido impuesta por el Soberano, 
porque se desarrolló antes de que existiera en el mundo un Sobera-
no, en el sentido moderno; no fue impuesta por el Soberano en la 
forma moderna de la comunidad, tal como una asamblea legislativa, 
porque esta institución es de origen comparativamente reciente; no 
ha sido más que la creencia de las personas ilustradas en diferentes 



43Francisco Suárez

partes del mundo en que, dada la naturaleza humana tal como es 
y lo que los hombres y las mujeres deben ser, el Derecho Natural 
fue reconocido como de acuerdo con la naturaleza del hombre y la 
existencia de la sociedad compuesta de seres humanos. Nunca existió 
en la forma de código ni de ley, pero fue un concepto general, que 
indudablemente es un hecho, que determinados derechos y deberes 
eran necesarios en cada una y en todas las sociedades compuestas 
de seres humanos. Y aunque estas leyes pudieran variar, de acuerdo 
con el autor que se ocupara de ellas, y ser distintamente concebidas 
en los diversos países y tiempos diferentes, el hecho persiste de que 
la Ley Natural o la Ley de la Razón formó el concepto del Derecho 
a través de los siglos. Fue algo más que una simple ficción decir 
que la Ley Natural, entendida en el sentido de la Ley de la Razón 
es inmutable, porque después de todo la sociedad humana ha cam-
biado tan poco que no puede advertirse con la historia en la mano. 
Los escritores aplican la Ley de las Naciones a grupos de hombres 
y mujeres; la buena o mala conducta de las naciones debe probarse 
por la calidad de conducta de los individuos que la componen. 
Después de la contribución de Suárez al Derecho Internacional se 
encontró el mundo en presencia de una clara distinción entre la 
Ley Natural, de una parte, y la Ley de las Naciones de otra. El 
llamado Derecho Civil o, como decimos nosotros los del mundo 
de lengua inglesa, la Ley Municipal, fue ni más ni menos que la 
voluntad del pueblo en asuntos que se refieren a usos domésticos, 
costumbres, leyes locales, y, por mucho que puedan coincidir con 
los usos y costumbres de otras naciones, los escritores posteriores a 
Suárez debieron darse cuenta de que no tenían que considerar en 
tales casos la Ley de las Naciones, sino leyes uniformes que podían 
modificarse de acuerdo con la voluntad, deseo o resolución de las 
naciones interesadas. Por último, los autores posteriores a Suárez 
supieron por qué hay una Ley de las Naciones. Su párrafo acerca de 
la comunidad internacional se hizo, desde luego, clásico, mostrando 
de una vez la independencia e interdependencia de lo Estados que 
componen la comunidad internacional.

La Ley de la Naciones fue una ley necesaria; se diferencia, sin 
embargo, de la Ley Natural de una forma amplia en que no es una 
ley de necesidad, es decir, originada solamente de la naturaleza de 



44 James Brown Scott

las cosas, sino que depende del consentimiento de las naciones, de lo 
que ellas consideran ser justo o conveniente, en vista de las variables 
condiciones de un mundo que se transforma. Hecha por muchas o 
por todas, sus beneficios pueden ser renunciados por alguna de ellas, 
pero ninguna nación puede ser privada de sus derechos, de acuerdo 
con la Ley de las Naciones, porque dictada por muchas o por todas, 
puede ser solamente cambiada por una u otras.

Suárez negó que la Ley de las Naciones fuera inmutable, pero 
cabe decir que una posteridad que constantemente crece atribuye 
la inmutabilidad a su concepción del Derecho Natural.

Sería una orientación vulgar del saber común citar autoridades 
en punto a que las peculiares y aceptadas partes del Derecho Roma-
no, contenido en el Digesto de Justiniano, que el ius naturale y el 
ius gentium de la última República y del Imperio Romano, tal como 
fueron modificados en la Edad Media y en la forma que finalmente 
les dieron los publicistas españoles en la centuria siguiente al descu-
brimiento de América, han sido aceptadas teórica y prácticamente 
en los Estados del continente en los cuales el pensamiento de Roma 
ha dejado su indeleble huella; que de estos elementos el Derecho 
de las Naciones en su moderno sentido tomó forma y figura, y que 
este sistema de jurisprudencia que nosotros hoy preferimos llamar 
Derecho Internacional es, con insignificantes adiciones, lo que era 
cuando salió de las manos de Vitoria, Suárez y sus compatriotas.

En todo caso tiene algo más que un interés momentáneo hacer 
notar, a pesar de la posición insular de Inglaterra, la oposición del 
Derecho Común con el Derecho Canónico, esto es, el Derecho 
de la Iglesia, especialmente en materia de apelaciones a Roma, y 
el Civil; es decir, el Derecho Romano como opuesto al Derecho 
Común que el ius naturale del continente fue considerado antes 
y después de la llamada Reforma como una parte integrante de la 
teoría legal, pensada y practicada por Inglaterra. En ninguna parte 
es más sorprendentemente obvio que en la apelación a la razón en 
ausencia del Derecho, el precedente u otra autoridad, lo que resulta 
es un sistema de equidad administrado por el alto Lord Canciller 
en el tribunal de Chancery, muy parecido en su modo de hacer a 
como los Pretores de Roma, por sus edictos, corregían la estrechez 



45Francisco Suárez

y los excesos de técnica del Derecho de los ciudadanos de Roma, 
por el ius naturale y el ius gentium.

Quisiera llamar vuestra atención sobre el testimonio de un hom-
bre lego, antes de la Reforma, y eclesiástico de la Iglesia anglicana, 
después de la separación de la Iglesia de Roma. El lego es un tal 
Cristopher Saint Germain, el que, en 1525, publicó sus Dialogas 
de Fundamentis Legum et de Conscientia, publicación generalmente 
conocida por su título inglés de Doctor and Student usado por los 
estudiosos del Derecho hasta que fue sobrepasado en la segunda 
mitad del siglo XVIII por los Comentarios de Blackstone. Un A 
Fyrste Dialoge in Englysshe, apareció en 1531, y un Second Dialoge in 
Englysshe, unos años más tarde. Es bastante curiosa la última edición 
que vio la luz en Cincinnati, en los Estados Unidos, en 1874. Debe 
advertirse que ambos textos, el latín y el inglés, aparecieron antes 
de que Enrique VIII asumiese la jefatura de la Iglesia de Inglaterra. 
Se dice por aquellos cuya opinión en materias tales no puede ser 
contradicha, que es «probablemente la más valiosa fuente de nues-
tros conocimientos en cuanto a la relación del Derecho Natural 
y el Derecho Inglés en los últimos tiempos medioevales o en los 
primeros modernos»36.

Los estudiosos, al enumerar las bases del Derecho en Inglaterra, 
declaran «que la sexta y última de las bases del Derecho Inglés se 
encuentra en diversos Estatutos..., en casos en los cuales la Ley de 
la Razón, la Ley de Dios, las costumbres, las máximas, y otras bases 
del Derecho parecían ser insuficientes para castigar a los hombres 
malos y premiar a los buenos»37. Se observará que aquí no se hace 
mención alguna del Derecho Natural; existía, sin embargo, e hizo 
su aparición como Derecho de la Razón.

Es este Derecho de la Razón el «que por los doctores es llamado 
Derecho Natural de las criaturas racionales»; el cual es llamado por 
ellos, los conocedores del Derecho Inglés, el Derecho de la Razón. Si 
esto es así, ¿por qué no emplean estos términos? He aquí la respues-
ta:«no es costumbre entre los versados en Derecho Inglés razonar 

36   Charles Howar Mac Ilwain, The High Court of Parliamente an its Supremacy (1910), 
p. 105.

37   Diálogo 1, cap. XI.



46 James Brown Scott

qué es lo mandado o lo prohibido por el Derecho Natural o lo que 
no lo es, pues todo razonamiento en este respecto es redundante». 
Así, cuando alguna cosa se basa en el Derecho Natural, ellos dicen 
que «la Razón quiere que tal cosa sea hecha»; y si está prohibida 
por el Derecho Natural, dicen que «es contra Razón o que la Razón 
no sufriría que tal cosa fuese hecha». Haciendo comentarios sobre 
este pasaje, el profesor Mac Ilwain, la autoridad a la que hicimos 
referencia, dice: «El Derecho de la Razón Inglés parece haber tenido 
la misma estrecha relación con la costumbre que el antiguo Derecho 
Natural guardaba anteriormente con el ius gentium, discernir la Ley 
de Dios y el Derecho Racional del Derecho positivo es muy difí-
cil»38. Y la conclusión de tan docta autoridad es que el Diálogo de 
Saint Germain «fue un ensayo para explicar y justificar, por medio 
de la filosofía escolástica y del Derecho civil, lo que venía siendo la 
práctica de entonces de los jueces de Derecho Común»39.

El eclesiástico a que nos referimos en otro lugar es Richard 
Hooker, un sacerdote de la Iglesia anglicana. Su Ecclesiastical Polity, 
publicada por primera vez en 1539 –una obra maestra del pensa-
miento y de la literatura ingleses–, era una defensa de la Iglesia an-
glicana, que reivindicaba como suya propia la doctrina de la Iglesia 
primitiva, sin que fuesen tomadas en consideración las adiciones in-
aceptables y, en su opinión, los desvíos de la Iglesia universal. Como 
el Doctor and Student, la Ecclesiastical Polity acepta el ius naturale 
y el ius gentium del continente, en el cual está considerado que es 
su más perfecta expresión en lengua inglesa. El Derecho Natural 
es el Derecho Racional, con cuyos principios no están conformes 
ni los muchos ni los pocos, sino todos, y el mundo siempre lo ha 
reconocido así. Fue descubierto por la Razón, no del estudioso ni 
del escolar, sino, como pudiera decirse, por el hombre de la calle. 
Es un Derecho limitado en su contenido, pero universal en su 
aplicación; restringido, como Hooker dice, «solamente a aquellos 
deberes que todos los hombres, por la fuerza natural del entendi-
miento, los consideran o los pueden considerar como deberes que 
conciernen a todos»40.

38   Ibid, p. 105.
39   Ibid, p. 108.
40   Eccleiastical Polity, 1, Vili. 10.



47Francisco Suárez

En resumen: el derecho natural es un derecho superior al derecho 
creado por el hombre y, por consiguiente, no puede ser cambiado 
por el Papa, Emperador o Parlamento. En una palabra, la obliga-
ción que impone es respetar los derechos de los demás, reparar su 
violación y sostener la palabra empeñada. Pacta servanda sunt, he 
aquí la ley y el mandato de los profetas.

El mundo de habla inglesa se inclina a considerar como dere-
cho solamente aquellas reglas que, aceptadas por los jueces de los 
tribunales de justicia, y aplicadas por ellos en la decisión de las 
cuestiones, entran en el juicio y son ejecutadas, si es necesario, 
por el poder del Estado. Por consiguiente, una declaración de un 
juez, desde su sitial, de que existe el Derecho Natural, es de gran 
importancia y su aplicación expresa por el juez, hablando por el 
tribunal en la decisión del caso a él sometido, resuelve una duda, si 
la duda existe, que el Derecho Natural es todavía Derecho inglés. 
Esto ocurrió muy recientemente en el caso de la Bradford Corpora-
tion, v. Ferrand (Law Reports, 2 Chancery División, 655, 66166), 
resuelto por el Tribunal de Chancery en 1902.

El caso se refería al «derecho» de la corriente de un salto de agua. 
El «derecho» no estaba fundado sobre una regla de derecho positivo 
y Mr. Justice Farwell, hablando por el tribunal, fue obligado, dice, 
«a buscar el principio en que el derecho des- cansaba». Después 
del examen de una larga serie de decisiones judiciales, mantuvo en 
su decisión el juez que «la base del de- recho manifestado a través 
de todos los casos es ius naturae». Él pregunta: «¿Qué significa por 
tanto ius naturae?» La contestación es de inmenso interés para no-
sotros que creemos que la concepción del Derecho Natural no es 
meramente teórica. «Yo llegué a la conclusión, por consiguiente», 
dice, «de que ius naturae es usado en estos casos para expresar aquel 
principio, que si no deriva del ius naturale del Derecho Romano, 
está con él emparentado». Añade, naturalmente, como era de espe-
rar, que el Derecho inglés es «completamente independiente del De-
recho Romano», pero continúa inmediatamente con la declaración 
de que «la concepción de aequum et bonum y los derechos de ella 
emanados que están incluidos en el ius natura, constituyen la base 
de una gran parte del Derecho común inglés y, como si tomase una 
página de el Doctor and Student, continúa: «aunque no es frecuente 



48 James Brown Scott

encontrar el “Derecho de Naturaleza” o el “Derecho Natural” ex-
presado con estas palabras o denominación en los casos ingleses».

Es fútil negar la existencia del Derecho natural como un hecho 
o desdeñarlo por falta de definición. La razón existe, a pesar de una 
definición inadecuada. La acción de la razón se declara aplicable, 
tanto en el mundo de habla inglesa como en los tribunales del 
continente europeo, cuando en la opinión de los jueces deba ser 
aplicada en ausencia de una ley definida reguladora de los problemas 
en cuestión.

Para evidenciarlo un simple ejemplo es mejor que muchos razo-
namientos. Por esto se puede recordar que, no hace muchos años, 
un Presidente de los Estados Unidos previno a uno de los beli-
gerantes de la guerra mundial contra la comisión de un acto de 
«abierta» violación del derecho de las naciones o de los derechos 
de neutralidad de los Estados Unidos. Cuando fue preguntado qué 
quería significar con «acto abierto», replicó que no podía definirlo, 
pero que estaba seguro de distinguirlo cuando se produjese. Así lo 
hizo y los Estados Unidos declaráronse en estado de guerra contra el 
gobierno imperial de Alemania. Certum est quo certum reddi potest.

Hablando de la influencia del descubrimiento de América en el 
Derecho Internacional, es acaso admisible a un americano que se 
permita hacer algunas observaciones sobre la influencia del Dere-
cho Natural en las relaciones e instituciones de propio país. Nada 
produce mayor perplejidad que la rebelión de las trece colonias de 
habla inglesa del Norte de América, de la cual resultó la forma-
ción de los Estados Unidos de América. La contienda sobre si el 
Parlamento podía ligar las colonias, como indudablemente lo hizo 
Inglaterra, es difícil de contestar si pensamos conforme a las con-
cepciones actuales del derecho; pero los fundadores de la República 
de América, tenían en la mente otras concepciones, las apelaciones 
que ellos hicieron eran a las «Leyes de la Naturaleza y al Dios de 
la Naturaleza», declarando ser evidentes las leyes de la naturaleza 
y del Dios de la naturaleza: que los seres humanos fueron creados 
en igualdad, que ellos estaban «dotados por su Creador», no por el 
Parlamento ni por ninguna institución, «con ciertos derechos ina-
lienables», entre ellos la declaración de independencia –porque este 



49Francisco Suárez

es el nombre técnico de la apelación– especificado «Vida, Libertad 
y la aspiración a la Felicidad», aseverando que los gobiernos fueron 
creados por el consentimiento de los gobernados con el fin de asegu-
rar estos derechos, con el derecho reservado al pueblo para alterarlo, 
abolir o constituir nuevos gobiernos que les parecieran estar mejor 
instituidos para hacer efectiva su seguridad y su bienestar. Así con-
cebidas las cosas, lo inalienable, o como nosotros probablemente 
diríamos, los derechos inherentes con que los seres humanos como 
tales están dotados por su Creador, estaban por encima del poder 
del Parlamento para cambiarlo.

La Declaración contenía un texto muy extraño para los ingleses 
de aquel tiempo, porque las gentes de las colonias habían progre-
sado mucho en la manera de ser, de cuando los colonizadores ha-
blan dejado la madre patria para establecerse en el Nuevo mundo, 
llevando consigo las concepciones legales de la época. El gran lord 
Coke no hubiera dicho entonces «el Derecho común controlará los 
actos del Parlamento y en ocasiones los considerará como comple-
tamente nulos».

Una palabra más. La constitución de los Estados Unidos, es en 
sí misma un tributo a la ley de la naturaleza. La constitución es una 
ley suprema; no puede ser cambiada como un estatuto ordinario. 
Puede ser enmendada sin duda y en tal sentido no es inmutable; 
pero solamente puede ser reformada por un voto expreso de las tres 
cuartas partes de los Estados de la Unión Americana. Toda consti-
tución escrita, declarada por sus artífices superior a un estatuto de 
la legislatura, es un reconocimiento, inconsciente quizá, de la ley 
de la naturaleza, es decir, de una ley de efecto general, superior al 
poder del cuerpo legislativo ordinario.

La autoridad de Sir Thomas Erskine Holland ha sido invoca- da 
precedentemente. Con sus palabras quiero manifestar la impor-
tancia de la concepción del Derecho natural para el Derecho de 
las naciones: «El Derecho de la Naturaleza es la base o más bien el 
andamiaje sobre el cual se construyó la moderna ciencia del Dere-
cho internacional», dice en su obra The Elements of Jurisprudence. 
La siguiente apreciación es de peculiar interés para nosotros, los 
americanos, declarando, como lo hace, que «Las apelaciones al De-



50 James Brown Scott

recho natural» en la diplomacia moderna «han sido hechas tal vez» 
más frecuentemente en favor de los Estados Unidos41.

El Derecho de la naturaleza lo identifica con la moralidad y, 
esta porción de moralidad así identificada, suple, en su opinión, 
«las más importantes y universales reglas para el gobierno de los 
actos exteriores en la humanidad». Esta es su definición: «Tales 
preceptos deducidos de la moral refiérense a actos públicos» –aquí 
el sabio inglés está aparentemente de acuerdo con el Presidente 
Wilson– y, por tanto, capaces de ser impuestos por una autoridad 
política como cualquiera de los que tal autoridad impone o que se 
estiman como capaces de serlo, y se llaman «Derecho de Natura-
leza». ¿Cuáles son? «Son los preceptos a los cuales, sean o no sean 
impuestos por el Estado, se les debe obediencia por sentimiento 
público profundamente arraigado»42.

¿Cuál es el valor de este Derecho de naturaleza en el mundo 
en general? Al no tener mis compatriotas de Norte-América nada 
que decir sobre el Derecho de naturaleza, yo cito la autoridad del 
profesor Jesse S. Reeves, que ha prestado atención al problema y 
termina su admirable articulo «La influencia de el Derecho de la na-
turaleza sobre el Derecho Internacional en los Estados Unidos» con 
la siguiente declaración: «Los principios del Derecho de naturaleza 
suministraron una base de autoridad para desviarse de las reglas de 
uso británico. La doctrina de los Derechos naturales proporcionó 
un ideal político para los Derechos individuales. Los principios del 
Derecho de naturaleza auxiliaron a los fundadores de la República, 
dándoles una concepción idealista de sus derechos como nación y 
de sus deberes respecto a otros Estados»43.

Es quizá oportuno observar en esta coyuntura que las naciones 
que se llaman civilizadas se inclinan a aplicar el Derecho natural en 
sus tratos con los que han dado en llamar «pueblos atrasados». Lord 
Stowell, que está considerado como uno de los más grandes jueces, 
sino es actualmente el más ilustre que jamás administró justicia inter-
nacional, se ha expresado en términos no dudosos sobre el particular.

41   1924, p. 40.
42   Ibid,, p. 31.
43   American Journal of International Law, III (1909), p. 561.



51Francisco Suárez

En tres de sus famosas decisiones, examinó la aplicación del De-
recho de las Naciones a las comunidades no cristianas, los Estados 
mahometanos de África.

La primera fue la de The Hurtíge Hane (3 Christopher Robinson; 
Reports, 325, 326) resuelta en 1801. Después de expresar el crite-
rio del consejo («que sería extremadamente duro para las personas 
residentes en el reino de Marruecos, si ellas debieran estar obligadas 
por todas las normas del Derecho de las Naciones como se practica 
entre los Estados europeos»). Su Excelencia continúa por su propia 
cuenta: «Por muchos motivos no deben ser estrictamente conside-
rados al mismo nivel que los comerciantes europeos; ellos pueden, 
en ciertos puntos del Derecho de Naciones, tener derecho a una 
mitigada aplicación de los principios establecidos, por una dilata-
da costumbre, entre los Estados de Europa, teniendo un íntimo y 
constante tráfico de unos con otros». Sigue después un pasaje de 
su opinión que ha sido frecuentemente citado, pero que nunca lo 
será bastante. «Es una ley, dice, compuesta de un gran número de 
complejos razonamientos aunque derivados de normas muy sencillas 
y todo ello reunido formando un bello sistema artificial, que no es 
familiar ni para su conocimiento ni para su observancia».

En el siguiente año, 1802, hubo de juzgar en el caso The Ma-
donna dei Burso (3 Christopher Robinson, Reports, 172) diciendo: 
«Independientemente de tales compromisos (contratos), es bien co-
nocido que este tribunal tiene la costumbre de mostrar una cierta 
peculiar indulgencia a las personas de aquella parte del mundo («la 
Puerta Otomana»). Él explicó cumplidamente las razones en que 
se apoyaba, del siguiente modo: «Los habitantes de estos países no 
profesan al igual que nosotros el mismo Derecho de gentes». Consi-
derando estas particularidades de su situación y carácter, el tribunal 
ha repetidamente demostrado una disposición a no obligarlos con 
el mayor rigor del sistema de Derechos públicos que los Estados 
Europeos, desde hace mucho tiempo, han observado en sus tratos 
recíprocos.

En un caso anterior, The Helen (4 Christopher Robinson, 7), 
resuelto en 1801, el muy ilustre magistrado aprovechó una situación 
especial para fundar una regla de aplicación universal, repudiando 



52 James Brown Scott

con gran entereza la concepción que algunos «han locamente ima-
ginado»: que «no hay otro Derecho de Gentes sino el que se deriva 
de pactos positivos y convenciones».

Hablando de Grocio, Barbeyrac, su traductor, dice que «a no ser 
por él no se habría tenido aún ni un pasable sistema de Derecho 
Natural»44. «Una aserción que», de acuerdo con James Lorimer, «cier-
tamente no podría haber sentado si hubiese comparado los famosos 
Prolegómenos y otras partes de la obra de Grocio que tratan de la 
misma materia, con las obras de Suárez, de Soto o de su más grande 
predecesor, Tomás de Aquino». Esto equivale a decir: Barbeyrac no 
estaba tan familiarizado con los escritores escolásticos como debiera 
haberlo estado. ¿Por qué no? El protestante Lorimer da la razón: «El 
hecho es que, desde la Reforma, el prejuicio de los protestantes contra 
la Iglesia católica había sido tan vehemente que llegó a privarles de 
poder formar una opinión desapasionada de sus trabajos, aun cuando 
los hubiesen conocido, lo que raramente sucedía45. En una llamada 
añade: «no puede hacerse a la literatura de la jurisprudencia de nues-
tros tiempos una aportación tan valiosa como la de una colección y 
una versión de partes de estas obras que hacen referencia a la jurispru-
dencia en general y al Derecho Internacional». Realmente se atreve a 
afirmar: «que los juristas escolásticos tuvieron ante su vista las bases 
éticas de la jurisprudencia más fijamente que el mismo Bentham y 
sus continuadores». ¿Cuál es la consecuencia de esta intencionada 
ignorancia o de este prejuicio? Es que «la ciencia de la jurisprudencia 
se había entonces adelantado mucho a su tiempo y hoy está atrasada».

Suárez no fue un internacionalista profesional. Se ocupó del De-
recho y de sus diversas ramas, y en cada una hizo adiciones. Lo que 
él hubiera hecho sólo podemos imaginarlo y quizá la profecía de Mr. 
Lorimer se hubiera realizado: «Fue, probablemente, lo accidental de 
su profesión, dice Lorimer, el partido a que se adhirió, más que sus 
personales características, lo que impidió a Suárez adelantarse a Gro-
cio, llegando a ser el autor de un Tratado práctico Internacional»46. 
Sin embargo puede decirse que en su método demostró ser el más 

44   “Preface” a Puffendor, p. 122.
45   James Lorimer, The Institutes of the Law of Nations, 2 volúmenes (1883), vol. I, p. 71.
46   Institutes of the law of Nations, vol. I, p. 71.



53Francisco Suárez

práctico para la gente práctica y, es justo declarar, que es el usado por 
los intemacionalistas, desde el tiempo de Suárez hasta el día de hoy. 
En el XX capítulo del segundo libro de De Legibus ac Deo legislatore, 
Suárez, hablando del Derecho de las Naciones en su sentido técnico, 
dice: «Se comprende fácilmente que el uso y la tradición han podi-
do, poco a poco, introducirlo en el mundo entero por transmisión, 
propagación o imitación mutuas de los pueblos, sin que haya habido 
en ninguna época en este respecto una reunión o una aquiescencia 
unánime de esos pueblos».

Sin referencia a Suárez, esto es lo que el más versado de los prác-
ticos, Sir Thomas Erskine Holland, dice: «El derecho de las naciones 
es sólo derecho privado ampliamente citado. Es una aplicación a las 
comunidades políticas de aquellas ideas legales que fueron origi-
nariamente adaptadas a las relaciones de los individuos». ¿Cuál es 
el resultado? «Sus capitales diferencias son, naturalmente por esto, 
aquellas con que el derecho privado nos familiarizó desde hace mu-
cho tiempo»47. En el pasado año de 1927 el doctor Lauterpacht, un 
austriaco de nacimiento residente en Inglaterra, publicó un volumen 
de extraordinario interés sobre los «Orígenes del Derecho privado y 
analogías con el Derecho Internacional».

Es a modo de comentario al artículo 38 del Estatuto del Tribunal 
permanente de Justicia internacional, que indica al Tribunal la apli-
cación, entre otras reglas, de: «los principios generales del derecho 
reconocidos por las naciones civilizadas». Esto es, dicho de otra ma-
nera, el derecho de la razón, justicia natural, principios del derecho y 
de la equidad, los principios de jurisprudencia universal, etc. Estas y 
otras expresiones son en el tiempo presente equivalentes al Derecho 
Natural, y otras similares si no idénticas frases se encuentran en los 
tratados y convenciones de los últimos cien años.

El mundo no sabrá nunca lo que perdió no habiéndose anticipado 
Suárez a Grocio con un Tratado del Derecho de las Naciones.

47   Jurisprudencia, p. 394.






